
 
                  Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 8 No. 12, Desember 2025, 8913-8919 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

         Homepage Journal: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS   

 

 

8913 

 

Keragaman Dalam Islam: Pokok Ajaran Syiah, Perbedaan Dengan Sunni, Dan Jalur 

Menuju Persaudaraan 

 

Diversity in Islam: The Core Teachings of Shia, Differences with Sunni, and the Path to 

Brotherhood 
  

Ilfah Luthfiah1, Indo Santalia2, Agus Masykur3 

1,2,3Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar 

*Corresponding Author: E-mail: ilfahluthfiah417@gmail.com 

 
Artikel Penelitian 

 
Article History: 

Received: 20 Sep, 2025 

Revised: 11 Dec, 2025 

Accepted: 15 Dec, 2025 

 

Kata Kunci: 

Sunni 

Syiah 

Toleransi 

 
Keywords:  

Sunni 

Shia 

Tolerance 

 
DOI: 10.56338/jks.v8i12.9769 

  

 ABSTRAK  

Islam, sebagai agama yang global, mengalami berbagai interpretasi yang 

muncul karena perubahan politik dan teologis, yang kemudian 

membentuk mazhab besar salah satunya Sunni dan Syiah. Tujuan dari 

penelitian ini adalah untuk menganalisis ajaran utama Syiah Tauhid, 

Nubuwwah, Imamah, Al-‘Adl, dan Ma‘ad serta membandingkannya 

dengan prinsip-prinsip Sunni dalam hal kepemimpinan, otoritas 

keagamaan, sumber hukum, dan praktik ibadah, serta harmonisasi 

keduanya, melalui metode tinjauan pustaka yang menggabungkan 

analisis deskriptif dan komparatif, hasil penelitian ini menunjukkan 

bahwa meski ada perbedaan dalam doktrial, kedua mazhab memiliki 

kesamaan dalam hal pokok keimanan dan ibadah. Penemuan ini 

menegaskan pentingnya dialog antarmazhab, pendidikan yang inklusif, 

dan kolaborasi sosial untuk memperkuat solidaritas umat Islam. 

Penelitian ini berkontribusi terhadap pembentukan harmoni antaragama 

dengan menjadikan keberagaman teologis sebagai aset intelektual dan 

spiritual, bukan sebagai penyebab perpecahan. 

 ABSTRACT  

 

Islam, as a global religion, has undergone various interpretations resulting 
from political and theological changes, leading to the emergence of major 
schools such as Sunni and Shia. The purpose of this study is to analyze the 
main doctrines of Shia Islam Tawhid, Nubuwwah, Imamah, Al-‘Adl, and 
Ma‘ad and to compare them with Sunni principles in terms of leadership, 
religious authority, sources of law, worship practices, and possible 
harmonization. Using a literature review method that combines descriptive and 
comparative analysis, the study reveals that although doctrinal differences 
exist, both schools share similarities in core beliefs and worship practices. These 
findings emphasize the importance of inter-sect dialogue, inclusive education, 
and social collaboration to strengthen Islamic solidarity. This study contributes 
to fostering interreligious harmony by viewing theological diversity as an 
intellectual and spiritual asset rather than a source of division. 

 

https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS


8914  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

PENDAHULUAN 

 Islam adalah agama yang bersifat global pembawa pesan rahmatan lil ‘alamin, yaitu kasih 

sayang dan kesejahteraan bagi seluruh makhluk. Namun, dalam sejarahnya, Islam mengalami 

berbagai perubahan sosial, politik, dan teologis yang mengakibatkan berbagai cara pemahaman 

tentang ajarannya. Sejak awal perkembangan, umat Muslim telah menunjukkan variasi dalam cara 

memahami Al-Qur’an dan Sunnah Nabi Muhammad saw. , yang menjadi dasar munculnya berbagai 

mazhab. Dua arus utama dalam sejarah Islam adalah Sunni dan Syiah. Perbedaan antara keduanya 

berawal dari masalah kepemimpinan setelah Nabi Muhammad saw. meninggal, yang kemudian 

berkembang menjadi perbedaan dalam hal teologi, hukum, dan praktik keagamaan. (Ridlo & Yunus, 

2022). 

 Studi ini bertujuan untuk melakukan analisis mendalam tentang penyebab perbedaan antara 

Sunni dan Syiah, terutama dalam hal kepemimpinan, otoritas agama, sumber hukum, serta cara 

beribadah. Selain itu, penelitian ini juga berusaha untuk menemukan kesamaan yang dapat menjadi 

landasan untuk menciptakan keharmonisan dan dialog antarmazhab. Metode yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah pendekatan kualitatif melalui penelitian pustaka, yang menggabungkan analisis 

deskriptif dan perbandingan terhadap literatur baik klasik maupun modern yang relevan. 

 Hasil studi mengungkapkan bahwa meskipun ada perbedaan yang signifikan dalam aspek 

teologis dan historis, kedua mazhab memiliki banyak kesamaan dalam pokok-pokok keimanan serta 

nilai-nilai moral dalam Islam. Temuan ini diharapkan bisa memberikan kontribusi untuk memperkuat 

hubungan persaudaraan antar umat Islam melalui pendekatan dialog antarmazhab atau taqrib al-

madzahib, sehingga perbedaan dapat menjadi sumber kekayaan intelektual dan spiritual, bukan lagi 

pemisah dalam tradisi Islam. 

 

METODE 

 Studi ini adalah perbandingan antara dua mazhab, yaitu Sunni dan Syiah, dilihat dari segi 

teologi, sejarah, dan sosial. Sumber yang digunakan dalam penelitian ini meliputi banyak karya ilmiah, 

baik klasik atau kontemporer, yang membahas perbedaan dan persamaan antara kedua mazhab 

tersebut. Proses pemilihan sampel dilakukan dengan purposive sampling, yaitu dengan memilih 

literatur, seperti buku, artikel jurnal, disertasi, dan penelitian yang relevan, serta sumber klasik yang 

secara historis penting. Data dikumpulkan melalui studi pustaka yang sistematis dengan menggunakan 

basis data akademis seperti Google Scholar, JSTOR, dan DOAJ. Untuk analisis data, metode yang 

digunakan adalah analisis tematik guna menemukan pola, tema, dan keterkaitan antar konsep dari 

beragam sumber. Penelitian ini bersifat kualitatif dan tidak menggunakan data primer seperti survei 

atau wawancara, sehingga dapat mempertahankan objektivitas hasil tanpa pengaruh bias empiris. 

Dengan pendekatan yang multidisiplin, penelitian ini memberikan pemahaman yang lebih mendalam 

dan seimbang tentang perbedaan serta kesamaan dalam ajaran Sunni dan Syiah. 

 

HASIL 

Pokok-Pokok Ajaran Syi’ah  

 Dalam ajarannya, mazhab ini menggarisbawahi lima pokok ajaran yang dikenal sebagai 

Ushuluddin, yaitu Tauhid (Keesaan Allah), Nubuwwah (Kenabian), Imamah (Kepemimpinan 

Ilahi), Al-‘Adl (Keadilan Tuhan), dan Ma‘ad (Kebangkitan) (Ridlo & Yunus, 2022). 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 8 No. 12, Desember 2025, 8913-8919   8915 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

• Dalam ajaran Syiah, Tauhid merupakan landasan yang menekankan pada keesaan dan 

kekuasaan mutlak Allah swt. Pemahaman ini tidak hanya menolak penyembahan berhala, tetapi 

juga menolak penguasaan manusia atas satu sama lain. Tauhid dzati menyatakan bahwa tidak ada 

sekutu dalam esensi Allah, Tauhid shifati mengungkapkan bahwa sifat-sifat Allah sempurna 

tanpa meniru makhluk, dan Tauhid af‘ali menekankan bahwa semua tindakan di dunia ini selaras 

dengan kehendak-Nya (Ali MD, 2014) 

• Prinsip kedua adalah Nubuwwah, yang menjelaskan bahwa Allah mengutus nabi-nabi untuk 

menjadi panduan moral dan spiritual bagi manusia agar hidup sesuai dengan kehendak Ilahi. 

Nabi Muhammad saw. dianggap sebagai nabi terakhir (khatam al-anbiya’) 

• Imamah menjadi prinsip fundamental yang membedakan Syiah dari Sunni. Dalam teologi Syiah 

Itsna ‘Asyariyah, Imamah dianggap sebagai lembaga yang ditentukan langsung oleh Allah, di 

mana pemilihan Imam bukan melalui musyawarah tetapi melalui penetapan Ilahi (nash). Imam 

dipandang maksum (bebas dari dosa besar dan kecil), memiliki ilmu batin (ilmu ladunni), dan 

bertugas menjaga kemurnian agama (Aprianti, Amri, & Thalib, 2025).  

• Al-‘Adl (keadilan Tuhan) merupakan pilar penting dalam teologi Syiah. Prinsip ini menyatakan 

bahwa Allah SWT adalah adil dan tidak mungkin berbuat zalim. Oleh karena itu, manusia 

diberikan kebebasan serta tanggung jawab moral atas tindakan yang diambil (Hidayat, 2020). 

• Prinsip Ma'ad atau kepercayaan pada kebangkitan menegaskan keyakinan pemeluk Syiah 

terhadap kehidupan setelah kematian serta tanggung jawab di dunia akhirat. Ajaran ini menjadi 

dasar bagi etika sosial dan spiritual komunitas Syiah, karena diyakini bahwa setiap tindakan 

manusia akan mendapatkan balasan di akhirat (Herman, Harun, & Aderus, 2024). Konsep Ma'ad 

juga memotivasi para pengikut Syiah untuk berjuang demi tegaknya keadilan di dunia, tergambar 

dalam perjuangan Imam Husain di Karbala yang dijadikan inspirasi moral untuk melawan tirani 

dan kebatilan.  

  Terdapat pula lima prinsip pokok, Syiah menekankan pentingnya konsep wilayah, yang 

berarti loyalitas kepada Ahlul Bait sebagai pengakuan terhadap otoritas spiritual keluarga Nabi 

Muhammad SAW. Wilayah mencakup cinta, ketaatan, dan perlindungan terhadap kebenaran 

yang diwakili oleh Ahlul Bait (Faturrahman, 2021) bersama umat Syiah di tengah beragamnya 

mazhab dalam Islam.  

Dalam aspek fikih, Syiah mengembangkan mazhab hukum yang dikenal dengan nama Madzhab 

Ja'fari, diambil dari nama Imam Ja'far ash-Shadiq, sosok penting dalam sejarah Islam awal. 

Mazhab ini berlandaskan Al-Qur'an, Sunnah, Ijma’, dan ‘Aql (akal) sebagai sumber hukum. 

Pendekatan Ja'fariyah mencerminkan kemampuan Syiah untuk beradaptasi dengan perubahan 

zaman (Nurdin, 2018).  

 Salah satu ajaran penting dalam Syiah adalah Taqiyah, yang membolehkan individu 

menyembunyikan keyakinan ketika menghadapi bahaya demi melindungi diri dan komunitas 

(Rahmiwati, 2019). Doktrin ini muncul dari pengalaman sejarah panjang di mana pemeluk Syiah 

sering kali menghadapi tekanan politik.  

 Secara keseluruhan, inti ajaran Syiah menunjukkan sistem teologi yang mengintegrasikan 

iman, akal, dan keadilan. Ajaran ini berusaha menghadirkan agama yang logis, etis, dan sesuai dengan 

kenyataan sosial. Melalui kombinasi nilai spiritual dan intelektual, Syiah tidak hanya berkembang 



8916  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

sebagai mazhab teologis, tetapi juga sebagai gerakan moral yang memberikan kontribusi signifikan 

dalam sejarah peradaban Islam. 

 

Persamaan dan Perbedaan Syi’ah-Sunni 

Akar Perbedaan dalam Kepemimpinan  

 Perbedaan antara Sunni dan Syiah mulai ada setelah Nabi Muhammad saw. meninggal. Sunni 

beranggapan bahwa pemimpin harus dipilih melalui diskusi dan kesepakatan umat, sedangkan Syiah 

meyakini bahwa Allah secara langsung memilih Ali bin Abi Thalib sebagai pemimpin melalui Nabi. 

Sunni menganggap Abu Bakar, Umar, dan Utsman sebagai khalifah yang sah, tetapi Syiah tidak 

setuju dan percaya bahwa Ali adalah pengganti yang sah berdasarkan wahyu dari Tuhan (Ridlo & 

Yunus, 2022). 

Otoritas Keagamaan  

 Mengenai otoritas agama, Sunni memberikan peran penting kepada ulama dan banyak 

lembaga ijtihad yang berfungsi menentukan hukum Islam. Otoritas ini cukup tersebar, karena setiap 

ulama atau mazhab dapat melakukan ijtihad secara mandiri. Sementara di pihak Syiah, otoritas lebih 

terpusat pada Ahlul Bait, yang merupakan keluarga Nabi, serta para Imam yang dianggap ideal 

sebagai sumber kejelasan ilmu dan spiritualitas (AF et al., 2023). 

 

Sumber Hukum Islam  

 Adanya perbedaan yang jelas juga terlihat pada sumber hukum Islam. Sunni bergantung pada 

empat sumber utama seperti Al-Qur'an, Sunnah, Ijma', dan Qiyas. Di sisi lain, Syiah menambahkan 

'Aql (akal) sebagai sumber yang penting setelah Al-Qur'an dan Sunnah. Menurut Syiah, akal adalah 

anugerah Tuhan yang harus dipakai untuk memahami aturan Ilahi dengan konteks dan logika yang 

sesuai (Huda, 2020).   

 

Kajian Hadis  

 Dalam kajian hadis, Sunni menerima riwayat dari semua sahabat dengan prinsip bahwa 

mereka dianggap adil. Namun, Syiah melakukan seleksi pada sanad hadis, hanya menerima riwayat 

dari Ahlul Bait serta sahabat yang setia kepada Ali bin Abi Thalib. Perbedaan ini muncul akibat 

sejarah, di mana Syiah menganggap beberapa sahabat memiliki kepentingan politik setelah Nabi 

meninggal (Herman et al., 2024). Meskipun demikian, Sunni dan Syiah tetap mencatat hadis sebagai 

sumber ajaran penting setelah Al-Qur'an.  

 

Ibadah  

 Dalam praktik ibadah, terdapat perbedaan yang jelas antara kedua mazhab. Contohnya, Syiah 

melakukan penggabungan salat Zuhur-Asar dan Magrib-Isya, serta menambahkan kalimat “Hayya 

‘ala khairil ‘amal” dalam azan. Di lain sisi, Sunni memisahkan waktu salat dan tidak menggunakan 

turbah (Aprianti et al., 2025). Namun, pokok-pokok ibadah seperti salat, zakat, puasa, dan haji tetap 

sama dan merupakan inti ajaran Islam yang dipegang oleh kedua aliran.  

 

 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 8 No. 12, Desember 2025, 8913-8919   8917 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

Perayaan Keagamaan  

 Dalam hal perayaan agama, Syiah memiliki tradisi khusus seperti Asyura dan Arba'in, yang 

memperingati kematian Imam Husain bin Ali di Karbala. Tradisi ini bukan semata ritual, melainkan 

juga manifestasi spiritual dan simbol perlawanan terhadap ketidakadilan. Di sisi Sunni, lebih banyak 

diadakan perayaan Idul Fitri, Idul Adha, dan Maulid Nabi, yang menjadi ekspresi keagamaan secara 

umum (Maulana, 2021). Walaupun tampak berbeda, keduanya memiliki nilai spiritual dan sosial yang 

cukup dalam.  

 

Pandangan Politik  

 Dalam dunia politik, kaum Sunni menekankan pentingnya stabilitas pemerintahan dan 

kepatuhan terhadap pemimpin, asalkan tidak ada tindakan yang merugikan. Di sisi lain, masyarakat 

Syiah lebih menekankan pada keadilan serta hak-hak rakyat, yang membuat mereka sering mengkritik 

pemimpin yang bertindak sewenang-wenang (Rahman, 2020). Hal ini melahirkan dua tradisi politik 

dalam Islam: satu bersifat konservatif dan yang lainnya revolusioner.  

 

Teologi  

 Dalam konteks teologi, Sunni cenderung mengikuti paham Asy'ariyah atau Maturidiyah, yang 

menekankan kekuasaan mutlak dari Tuhan. Sementara itu, Syiah lebih mengedepankan konsep 

keadilan Tuhan dan kebebasan manusia untuk memilih (Hidayat, 2020). Perbedaan ini menyoroti 

kekayaan intelektual dalam Islam yang tetap berpegang pada prinsip tauhid dan iman kepada Allah.  

 Dari penjelasan tersebut, dapat disimpulkan bahwa perbedaan antara Sunni dan Syiah 

terutama berasal dari persoalan kepemimpinan umat setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW. Hal ini 

kemudian berkembang menjadi perbedaan dalam metode teologi, hukum, dan praktik keagamaan. 

Meskipun begitu, kedua mazhab ini tetap mengikuti sumber ajaran Islam yang sama, yaitu Al-Qur'an 

dan Sunnah Nabi. Kesamaan dalam iman dan tujuan spiritual menunjukkan bahwa Islam tetap satu 

dalam hal tauhid dan moral, meskipun terdapat keragaman interpretasi.  

 Oleh karena itu, perbedaan antara Sunni dan Syiah seharusnya dipandang sebagai sumber 

kekayaan intelektual dan spiritual dalam umat Islam, bukan sebagai pemicu perpecahan. Dengan 

pendekatan ilmiah, dialog antarmazhab, dan kesadaran terhadap sejarah, perbedaan ini dapat 

memperkuat ikatan persaudaraan di dalam Islam serta memperkaya pengetahuan dan peradaban Islam 

di Indonesia dan di seluruh dunia. 

 

Peluang Harmonisasi Sunni dan Syi’ah 

 Untuk membangun harmoni di tengah keragaman mazhab, perlu dilakukan langkah konkret 

yang menyentuh aspek teologis, sosial, dan pendidikan. 

• Dialog Intelektual dan Teologis: Diskusi lintas mazhab harus dilandasi semangat ilmiah, bukan 

debat emosional. Pertemuan akademik dan penelitian bersama antara ulama, dosen, dan 

mahasiswa menjadi sarana mempertemukan pandangan secara ilmiah (Suryana, 2021). 



8918  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

• Pendidikan Inklusif: Sekolah, pesantren, dan universitas Islam perlu mengajarkan sejarah dan 

ajaran berbagai mazhab agar siswa memiliki wawasan luas. Dengan demikian, generasi muda 

Muslim akan tumbuh dengan sikap toleran dan objektif (Huda, 2020). 

• Kerja Sama Sosial dan Kemanusiaan: Kegiatan seperti bakti sosial, pembangunan masyarakat, 

dan bantuan kemanusiaan harus dilakukan bersama lintas mazhab. Persatuan dalam amal nyata 

jauh lebih kuat daripada perselisihan dalam perdebatan teologis. 

• Penguatan Ukhuwah Wathaniyah: Dalam konteks Indonesia, semangat kebangsaan harus 

menjadi landasan utama persatuan umat. Islam Indonesia harus menjadi teladan dunia bahwa 

perbedaan mazhab tidak menghalangi persaudaraan nasional (Rahman, 2020). 

• Kolaborasi Ulama dan Organisasi Islam: Kolaborasi antarulama dari NU, Muhammadiyah, dan 

kalangan Syiah Indonesia seperti IJABI dapat memperkuat ukhuwah. Fatwa bersama dan dakwah 

lintas mazhab akan memperlihatkan bahwa Islam adalah satu tubuh. 

 

DISKUSI 

 Studi ini mengungkapkan bahwa ajaran inti Syiah terfokus pada lima dasar utama, yaitu 

Tauhid, Nubuwwah, Imamah, Al-‘Adl, dan Ma‘ad. Dasar-dasar ini menyoroti nilai akal, keadilan 

Tuhan, serta kepemimpinan yang suci. Di sisi lain, mazhab Sunni lebih menekankan pentingnya 

diskusi dan ijtihad kolektif dalam menjalankan hukum Islam. Walaupun terdapat perbedaan sudut 

pandang mengenai kepemimpinan dan sumber hukum, keduanya tetap mendasari ajaran mereka pada 

Al-Qur’an dan Sunnah. Oleh karena itu, perbedaan yang ada lebih berhubungan dengan penafsiran, 

bukan dengan aspek iman.  

 Penemuan ini sejalan dengan studi yang dilakukan oleh Abdullah dan rekan-rekan (2023) 

serta Ali (2014) yang menekankan bahwa perbedaan antara Sunni dan Syiah tidak perlu dianggap 

sebagai ancaman bagi persatuan umat. Sebaliknya, perbedaan ini bisa menjadi kesempatan untuk 

memperkaya pemikiran dalam Islam. Pendekatan rasional dalam mazhab Ja’fari (Huda, 2020) dan 

pemahaman terkait keadilan ilahi (Hidayat, 2020) menunjukkan bahwa Syiah terbuka terhadap 

kemajuan intelektual dan sosial. Di sisi lain, pemikiran Asy’ariyah dalam tradisi Sunni (Ridlo &amp; 

Yunus, 2022) juga mencerminkan upaya yang dilakukan untuk menemukan keseimbangan antara 

kekuasaan Tuhan dan tanggung jawab manusia.  

 Selain itu, penemuan ini juga menunjukkan betapa faktor sosial dan politik memiliki 

pengaruh besar terhadap timbulnya perbedaan. Seperti yang dinyatakan oleh Rahman (2020) dan 

Herman dan rekan-rekan (2024), akar dari konflik antara Sunni dan Syiah lebih berkaitan dengan 

sejarah dan politik daripada dengan teologi. Oleh karena itu, penguatan ukhuwah Islamiyah perlu 

dilakukan dengan pendekatan yang bersifat sosial dan edukatif. Pendidikan yang inklusif, dialog 

teologis, serta kolaborasi dalam kemanusiaan dapat menjadi cara yang konkret untuk membangun 

persaudaraan dan mengurangi stereotip negatif antara mazhab. 

 

KESIMPULAN 

 Perbedaan yang ada antara Sunni dan Syiah berasal dari isu kepemimpinan setelah Nabi 

Muhammad SAW meninggal dunia. Isu ini kemudian berkembang menjadi perbedaan dalam hal 

teologi, hukum, dan praktik keagamaan. Meskipun terdapat berbagai perbedaan, kedua mazhab tetap 

menggunakan sumber ajaran Islam yang sama, yaitu Al-Qur'an dan Sunnah. Keduanya juga memiliki 

kesamaan dalam keyakinan dan tujuan spiritual. Sebaiknya, perbedaan ini dilihat sebagai suatu 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 8 No. 12, Desember 2025, 8913-8919   8919 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

kekayaan intelektual dan spiritual dalam Islam, bukan sebagai pemisah dalam persatuan umat. Untuk 

menciptakan harmoni, sangat penting melakukan dialog intelektual dan teologis yang ilmiah, 

mengedepankan pendidikan yang inklusif, menjalin kerjasama sosial-kemanusiaan, memperkuat 

ukhuwah wathaniyah, serta membangun kolaborasi antara alim ulama dan organisasi Islam. 

 

KETERBATASAN 

 Kekurangan utama dari penelitian ini adalah minimnya data empiris atau lapangan, seperti 

hasil survei, wawancara, atau observasi sosial, yang bisa mendukung temuan teoretis dengan 

kenyataan masyarakat. Hal ini membuat penelitian ini lebih bersifat deskriptif dan komparatif 

berdasarkan sumber yang ada, tetapi tidak cukup mampu menangkap dinamika sosial yang terjadi 

setiap hari, seperti tingkat toleransi antarmazhab di Indonesia atau bagaimana perbedaan 

mempengaruhi kehidupan sosial. Sebagai hasilnya, kesimpulan mengenai kemungkinan harmonisasi, 

seperti melalui dialog intelektual atau kerja sama sosial, mungkin terlalu idealis atau tidak sepenuhnya 

merefleksikan tantangan praktis yang masih ada, seperti stigma atau konflik lokal yang terus 

berlangsung. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

AF, A., Syakur, S., & Susmihara. (2023). Melacak Akar Permasalahan Hubungan Antara Sunni dan 

Syi’ah. Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Sosial, 1(4). 

Ali MD, A. (2014). Mengharmoniskan Hubungan Syiah dan Sunni: Perspektif Ushul Fikih. Harmoni, 

13(3). 

Aprianti, S., Amri, M., & Thalib, A. (2025). Sunni dan Syiah: Titik Perbedaan dan Kemungkinan 

Harmonisasinya. Jurnal Alwatzikhoebillah, 11(1). 

Faturrahman, M. (2021). Konsep Wilayah dan Spiritualis dalam Tradisi Syiah. Teosofi: Jurnal 

Tasawuf Dan Pemikiran Islam, 11(2). 

Herman, H., Harun, H., & Aderus, A. (2024). Suni dan Syiah (Titik Perbedaan dan Perseteruan). 

Edusociata, 7(1). 

Hidayat. (2020). Keadilan Ilahi dalam Teologi Syiah. Jurnal Ushuluddin, 28(1). 

Huda, M. (2020). Rasionalitas Fikih Ja‘fari dalam Perspektif Hukum Islam Kontemporer. Afkaruna: 

Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, 16(1). 

Maulana, A. (2021). Makna Ritual Asyura dalam Tradisi Keagamaan Syiah di Indonesia. Teosofi: 

Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam, 11(2). 

Nurdin, A. (2018). Mazhab Ja‘fari dan Dinamika Pemikiran Hukum Islam KontemporerNo Title. 

Islam Realitas: Journal of Islamic & Social Studies, 4(1). 

Rahman, M. (2020). Gerakan Politik Syiah dan Implikasinya terhadap Dunia Islam. Islam Realitas: 

Journal of Islamic & Social Studies, 6(1). 

Rahmiwati, S. (2019). Taqiyah dalam Perspektif Historis dan Teologis. Islam Realitas, 5(2). 

Ridlo, M., & Yunus, M. (2022). Dialektika Sunni dan Syi’ah dalam Pemikiran Politik Islam. Asy-

Syari’ah: Jurnal Hukum Islam, 8(2), 50–64. 

Suryana, D. (2021). Dialog Sunni–Syiah dan Tantangan Pluralisme Islam di Indonesia. Studia 

Islamika, 28(3). 

  


