Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 8 No. 12, Desember 2025, 8913-8919

Jurnal

g8, Kolahoratif Sains S

o-ISSN : 2623-2022
s

g
' .

Homepage Journal: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS

Keragaman Dalam Islam: Pokok Ajaran Syiah, Perbedaan Dengan Sunni, Dan Jalur

Menuju Persaudaraan

Diversity in Islam: The Core Teachings of Shia, Differences with Sunni, and the Path to

Brotherhood

Ilfah Luthfiah!, Indo Santalia%, Agus Masykur?
1.23Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar
*Corresponding Author: E-mail: ilfahluthfiah417@gmail.com

Artikel Penelitian

Article History:
Received: 20 Sep, 2025
Revised: 11 Dec, 2025
Accepted: 15 Dec, 2025

Kata Kunci:
Sunni

Syiah
Toleransi

Keywords:
Sunni

Shia
Tolerance

DOI: 10.56338/jks.v8i12.9769

ABSTRAK

Islam, sebagai agama yang global, mengalami berbagai interpretasi yang
muncul karena perubahan politik dan teologis, yang kemudian
membentuk mazhab besar salah satunya Sunni dan Syiah. Tujuan dari
penelitian ini adalah untuk menganalisis ajaran utama Syiah Tauhid,
Nubuwwah, Imamah, Al-‘Adl, dan Ma‘ad serta membandingkannya
dengan prinsip-prinsip Sunni dalam hal kepemimpinan, otoritas
keagamaan, sumber hukum, dan praktik ibadah, serta harmonisasi
keduanya, melalui metode tinjauan pustaka yang menggabungkan
analisis deskriptif dan komparatif, hasil penelitian ini menunjukkan
bahwa meski ada perbedaan dalam doktrial, kedua mazhab memiliki
kesamaan dalam hal pokok keimanan dan ibadah. Penemuan ini
menegaskan pentingnya dialog antarmazhab, pendidikan yang inklusif,
dan kolaborasi sosial untuk memperkuat solidaritas umat Islam.
Penelitian ini berkontribusi terhadap pembentukan harmoni antaragama
dengan menjadikan keberagaman teologis sebagai aset intelektual dan
spiritual, bukan sebagai penyebab perpecahan.

ABSTRACT

Islam, as a global religion, has undergone various interpretations resulting
from political and theological changes, leading to the emergence of major
schools such as Sunni and Shia. The purpose of this study is to analyze the
main doctrines of Shia Islam Tawhid, Nubuwwah, Imamah, Al-'Adl, and
Ma‘ad and to compare them with Sunni principles in terms of leadership,
religious authority, sources of law, worship practices, and possible
harmonization. Using a literature review method that combines descriptive and
comparative analysis, the study reveals that although doctrinal differences
exist, both schools share similarities in core beliefs and worship practices. These
findings emphasize the importance of inter-sect dialogue, inclusive education,
and social collaboration to strengthen Islamic solidarity. This study contributes
to fostering interreligious harmony by viewing theological diversity as an
intellectual and spiritual asset rather than a source of division.

8913


https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS

8914

PENDAHULUAN

Islam adalah agama yang bersifat global pembawa pesan rahmatan lil ‘alamin, yaitu kasih
sayang dan kesejahteraan bagi seluruh makhluk. Namun, dalam sejarahnya, Islam mengalami
berbagai perubahan sosial, politik, dan teologis yang mengakibatkan berbagai cara pemahaman
tentang ajarannya. Sejak awal perkembangan, umat Muslim telah menunjukkan variasi dalam cara
memahami Al-Qur’an dan Sunnah Nabi Muhammad saw. , yang menjadi dasar munculnya berbagai
mazhab. Dua arus utama dalam sejarah Islam adalah Sunni dan Syiah. Perbedaan antara keduanya
berawal dari masalah kepemimpinan setelah Nabi Muhammad saw. meninggal, yang kemudian
berkembang menjadi perbedaan dalam hal teologi, hukum, dan praktik keagamaan. (Ridlo & Yunus,
2022).

Studi ini bertujuan untuk melakukan analisis mendalam tentang penyebab perbedaan antara
Sunni dan Syiah, terutama dalam hal kepemimpinan, otoritas agama, sumber hukum, serta cara
beribadah. Selain itu, penelitian ini juga berusaha untuk menemukan kesamaan yang dapat menjadi
landasan untuk menciptakan keharmonisan dan dialog antarmazhab. Metode yang digunakan dalam
penelitian ini adalah pendekatan kualitatif melalui penelitian pustaka, yang menggabungkan analisis
deskriptif dan perbandingan terhadap literatur baik klasik maupun modern yang relevan.

Hasil studi mengungkapkan bahwa meskipun ada perbedaan yang signifikan dalam aspek
teologis dan historis, kedua mazhab memiliki banyak kesamaan dalam pokok-pokok keimanan serta
nilai-nilai moral dalam Islam. Temuan ini diharapkan bisa memberikan kontribusi untuk memperkuat
hubungan persaudaraan antar umat Islam melalui pendekatan dialog antarmazhab atau taqrib al-
madzahib, sehingga perbedaan dapat menjadi sumber kekayaan intelektual dan spiritual, bukan lagi
pemisah dalam tradisi Islam.

METODE
Studi ini adalah perbandingan antara dua mazhab, yaitu Sunni dan Syiah, dilihat dari segi

teologi, sejarah, dan sosial. Sumber yang digunakan dalam penelitian ini meliputi banyak karya ilmiah,
baik klasik atau kontemporer, yang membahas perbedaan dan persamaan antara kedua mazhab
tersebut. Proses pemilihan sampel dilakukan dengan purposive sampling, yaitu dengan memilih
literatur, seperti buku, artikel jurnal, disertasi, dan penelitian yang relevan, serta sumber klasik yang
secara historis penting. Data dikumpulkan melalui studi pustaka yang sistematis dengan menggunakan
basis data akademis seperti Google Scholar, JSTOR, dan DOAJ. Untuk analisis data, metode yang
digunakan adalah analisis tematik guna menemukan pola, tema, dan keterkaitan antar konsep dari
beragam sumber. Penelitian ini bersifat kualitatif dan tidak menggunakan data primer seperti survei
atau wawancara, sehingga dapat mempertahankan objektivitas hasil tanpa pengaruh bias empiris.
Dengan pendekatan yang multidisiplin, penelitian ini memberikan pemahaman yang lebih mendalam
dan seimbang tentang perbedaan serta kesamaan dalam ajaran Sunni dan Syiah.

HASIL
Pokok-Pokok Ajaran Syi’ah

Dalam ajarannya, mazhab ini menggarisbawahi lima pokok ajaran yang dikenal sebagai
Ushuluddin, yaitu Tauhid (Keesaan Allah), Nubuwwah (Kenabian), Imamah (Kepemimpinan
Ilahi), Al-°‘Adl (Keadilan Tuhan), dan Ma‘ad (Kebangkitan) (Ridlo & Yunus, 2022).

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 8 No. 12, Desember 2025, 8913-8919 8915

Dalam ajaran Syiah, Tauhid merupakan landasan yang menekankan pada keesaan dan
kekuasaan mutlak Allah swt. Pemahaman ini tidak hanya menolak penyembahan berhala, tetapi
juga menolak penguasaan manusia atas satu sama lain. Tauhid dzati menyatakan bahwa tidak ada
sekutu dalam esensi Allah, Tauhid shifati mengungkapkan bahwa sifat-sifat Allah sempurna
tanpa meniru makhluk, dan Tauhid af*ali menekankan bahwa semua tindakan di dunia ini selaras
dengan kehendak-Nya (Ali MD, 2014)

Prinsip kedua adalah Nubuwwah, yang menjelaskan bahwa Allah mengutus nabi-nabi untuk
menjadi panduan moral dan spiritual bagi manusia agar hidup sesuai dengan kehendak Ilahi.
Nabi Muhammad saw. dianggap sebagai nabi terakhir (khatam al-anbiya’)

Imamah menjadi prinsip fundamental yang membedakan Syiah dari Sunni. Dalam teologi Syiah
Itsna ‘Asyariyah, Imamah dianggap sebagai lembaga yang ditentukan langsung oleh Allah, di
mana pemilihan Imam bukan melalui musyawarah tetapi melalui penetapan Ilahi (nash). Imam
dipandang maksum (bebas dari dosa besar dan kecil), memiliki ilmu batin (ilmu ladunni), dan
bertugas menjaga kemurnian agama (Aprianti, Amri, & Thalib, 2025).

Al-‘Adl (keadilan Tuhan) merupakan pilar penting dalam teologi Syiah. Prinsip ini menyatakan
bahwa Allah SWT adalah adil dan tidak mungkin berbuat zalim. Oleh karena itu, manusia
diberikan kebebasan serta tanggung jawab moral atas tindakan yang diambil (Hidayat, 2020).
Prinsip Ma'ad atau kepercayaan pada kebangkitan menegaskan keyakinan pemeluk Syiah
terhadap kehidupan setelah kematian serta tanggung jawab di dunia akhirat. Ajaran ini menjadi
dasar bagi etika sosial dan spiritual komunitas Syiah, karena diyakini bahwa setiap tindakan
manusia akan mendapatkan balasan di akhirat (Herman, Harun, & Aderus, 2024). Konsep Ma'ad
juga memotivasi para pengikut Syiah untuk berjuang demi tegaknya keadilan di dunia, tergambar
dalam perjuangan Imam Husain di Karbala yang dijadikan inspirasi moral untuk melawan tirani
dan kebatilan.

Terdapat pula lima prinsip pokok, Syiah menekankan pentingnya konsep wilayah, yang
berarti loyalitas kepada Ahlul Bait sebagai pengakuan terhadap otoritas spiritual keluarga Nabi
Muhammad SAW. Wilayah mencakup cinta, ketaatan, dan perlindungan terhadap kebenaran
yang diwakili oleh Ahlul Bait (Faturrahman, 2021) bersama umat Syiah di tengah beragamnya
mazhab dalam Islam.
Dalam aspek fikih, Syiah mengembangkan mazhab hukum yang dikenal dengan nama Madzhab
Ja'fari, diambil dari nama Imam Ja'far ash-Shadiq, sosok penting dalam sejarah Islam awal.
Mazhab ini berlandaskan Al-Qur'an, Sunnah, Ijma’, dan ‘Aql (akal) sebagai sumber hukum.
Pendekatan Ja'fariyah mencerminkan kemampuan Syiah untuk beradaptasi dengan perubahan
zaman (Nurdin, 2018).

Salah satu ajaran penting dalam Syiah adalah Taqiyah, yang membolehkan individu

menyembunyikan keyakinan ketika menghadapi bahaya demi melindungi diri dan komunitas
(Rahmiwati, 2019). Doktrin ini muncul dari pengalaman sejarah panjang di mana pemeluk Syiah

sering kali menghadapi tekanan politik.

Secara keseluruhan, inti ajaran Syiah menunjukkan sistem teologi yang mengintegrasikan

iman, akal, dan keadilan. Ajaran ini berusaha menghadirkan agama yang logis, etis, dan sesuai dengan

kenyataan sosial. Melalui kombinasi nilai spiritual dan intelektual, Syiah tidak hanya berkembang

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



8916

sebagai mazhab teologis, tetapi juga sebagai gerakan moral yang memberikan kontribusi signifikan
dalam sejarah peradaban Islam.

Persamaan dan Perbedaan Syi’ah-Sunni
Akar Perbedaan dalam Kepemimpinan

Perbedaan antara Sunni dan Syiah mulai ada setelah Nabi Muhammad saw. meninggal. Sunni
beranggapan bahwa pemimpin harus dipilih melalui diskusi dan kesepakatan umat, sedangkan Syiah
meyakini bahwa Allah secara langsung memilih Ali bin Abi Thalib sebagai pemimpin melalui Nabi.
Sunni menganggap Abu Bakar, Umar, dan Utsman sebagai khalifah yang sah, tetapi Syiah tidak
setuju dan percaya bahwa Ali adalah pengganti yang sah berdasarkan wahyu dari Tuhan (Ridlo &
Yunus, 2022).

Otoritas Keagamaan

Mengenai otoritas agama, Sunni memberikan peran penting kepada ulama dan banyak
lembaga ijtihad yang berfungsi menentukan hukum Islam. Otoritas ini cukup tersebar, karena setiap
ulama atau mazhab dapat melakukan ijtihad secara mandiri. Sementara di pihak Syiah, otoritas lebih
terpusat pada Ahlul Bait, yang merupakan keluarga Nabi, serta para Imam yang dianggap ideal
sebagai sumber kejelasan ilmu dan spiritualitas (AF et al., 2023).

Sumber Hukum Islam

Adanya perbedaan yang jelas juga terlihat pada sumber hukum Islam. Sunni bergantung pada
empat sumber utama seperti Al-Qur'an, Sunnah, [jma', dan Qiyas. Di sisi lain, Syiah menambahkan
'Aql (akal) sebagai sumber yang penting setelah Al-Qur'an dan Sunnah. Menurut Syiah, akal adalah
anugerah Tuhan yang harus dipakai untuk memahami aturan Ilahi dengan konteks dan logika yang
sesuai (Huda, 2020).

Kajian Hadis

Dalam kajian hadis, Sunni menerima riwayat dari semua sahabat dengan prinsip bahwa
mereka dianggap adil. Namun, Syiah melakukan seleksi pada sanad hadis, hanya menerima riwayat
dari Ahlul Bait serta sahabat yang setia kepada Ali bin Abi Thalib. Perbedaan ini muncul akibat
sejarah, di mana Syiah menganggap beberapa sahabat memiliki kepentingan politik setelah Nabi
meninggal (Herman et al., 2024). Meskipun demikian, Sunni dan Syiah tetap mencatat hadis sebagai
sumber ajaran penting setelah Al-Qur'an.

Ibadah

Dalam praktik ibadah, terdapat perbedaan yang jelas antara kedua mazhab. Contohnya, Syiah
melakukan penggabungan salat Zuhur-Asar dan Magrib-Isya, serta menambahkan kalimat “Hayya
‘ala khairil ‘amal” dalam azan. Di lain sisi, Sunni memisahkan waktu salat dan tidak menggunakan
turbah (Aprianti et al., 2025). Namun, pokok-pokok ibadah seperti salat, zakat, puasa, dan haji tetap
sama dan merupakan inti ajaran Islam yang dipegang oleh kedua aliran.

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 8 No. 12, Desember 2025, 8913-8919 8917

Perayaan Keagamaan

Dalam hal perayaan agama, Syiah memiliki tradisi khusus seperti Asyura dan Arba'in, yang
memperingati kematian Imam Husain bin Ali di Karbala. Tradisi ini bukan semata ritual, melainkan
juga manifestasi spiritual dan simbol perlawanan terhadap ketidakadilan. Di sisi Sunni, lebih banyak
diadakan perayaan Idul Fitri, Idul Adha, dan Maulid Nabi, yang menjadi ekspresi keagamaan secara
umum (Maulana, 2021). Walaupun tampak berbeda, keduanya memiliki nilai spiritual dan sosial yang
cukup dalam.

Pandangan Politik

Dalam dunia politik, kaum Sunni menekankan pentingnya stabilitas pemerintahan dan
kepatuhan terhadap pemimpin, asalkan tidak ada tindakan yang merugikan. Di sisi lain, masyarakat
Syiah lebih menekankan pada keadilan serta hak-hak rakyat, yang membuat mereka sering mengkritik
pemimpin yang bertindak sewenang-wenang (Rahman, 2020). Hal ini melahirkan dua tradisi politik
dalam Islam: satu bersifat konservatif dan yang lainnya revolusioner.

Teologi

Dalam konteks teologi, Sunni cenderung mengikuti paham Asy'ariyah atau Maturidiyah, yang
menekankan kekuasaan mutlak dari Tuhan. Sementara itu, Syiah lebih mengedepankan konsep
keadilan Tuhan dan kebebasan manusia untuk memilih (Hidayat, 2020). Perbedaan ini menyoroti
kekayaan intelektual dalam Islam yang tetap berpegang pada prinsip tauhid dan iman kepada Allah.

Dari penjelasan tersebut, dapat disimpulkan bahwa perbedaan antara Sunni dan Syiah
terutama berasal dari persoalan kepemimpinan umat setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW. Hal ini
kemudian berkembang menjadi perbedaan dalam metode teologi, hukum, dan praktik keagamaan.
Meskipun begitu, kedua mazhab ini tetap mengikuti sumber ajaran Islam yang sama, yaitu Al-Qur'an
dan Sunnah Nabi. Kesamaan dalam iman dan tujuan spiritual menunjukkan bahwa Islam tetap satu
dalam hal tauhid dan moral, meskipun terdapat keragaman interpretasi.

Oleh karena itu, perbedaan antara Sunni dan Syiah seharusnya dipandang sebagai sumber
kekayaan intelektual dan spiritual dalam umat Islam, bukan sebagai pemicu perpecahan. Dengan
pendekatan ilmiah, dialog antarmazhab, dan kesadaran terhadap sejarah, perbedaan ini dapat
memperkuat ikatan persaudaraan di dalam Islam serta memperkaya pengetahuan dan peradaban Islam
di Indonesia dan di seluruh dunia.

Peluang Harmonisasi Sunni dan Syi’ah
Untuk membangun harmoni di tengah keragaman mazhab, perlu dilakukan langkah konkret
yang menyentuh aspek teologis, sosial, dan pendidikan.
e Dialog Intelektual dan Teologis: Diskusi lintas mazhab harus dilandasi semangat ilmiah, bukan
debat emosional. Pertemuan akademik dan penelitian bersama antara ulama, dosen, dan
mahasiswa menjadi sarana mempertemukan pandangan secara ilmiah (Suryana, 2021).

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



8918

e Pendidikan Inklusif: Sekolah, pesantren, dan universitas Islam perlu mengajarkan sejarah dan
ajaran berbagai mazhab agar siswa memiliki wawasan luas. Dengan demikian, generasi muda
Muslim akan tumbuh dengan sikap toleran dan objektif (Huda, 2020).

e Kerja Sama Sosial dan Kemanusiaan: Kegiatan seperti bakti sosial, pembangunan masyarakat,
dan bantuan kemanusiaan harus dilakukan bersama lintas mazhab. Persatuan dalam amal nyata
jauh lebih kuat daripada perselisihan dalam perdebatan teologis.

e Penguatan Ukhuwah Wathaniyah: Dalam konteks Indonesia, semangat kebangsaan harus
menjadi landasan utama persatuan umat. Islam Indonesia harus menjadi teladan dunia bahwa
perbedaan mazhab tidak menghalangi persaudaraan nasional (Rahman, 2020).

e Kolaborasi Ulama dan Organisasi Islam: Kolaborasi antarulama dari NU, Muhammadiyah, dan
kalangan Syiah Indonesia seperti IJJABI dapat memperkuat ukhuwah. Fatwa bersama dan dakwah
lintas mazhab akan memperlihatkan bahwa Islam adalah satu tubuh.

DISKUSI

Studi ini mengungkapkan bahwa ajaran inti Syiah terfokus pada lima dasar utama, yaitu
Tauhid, Nubuwwah, Imamah, Al-‘Adl, dan Ma‘ad. Dasar-dasar ini menyoroti nilai akal, keadilan
Tuhan, serta kepemimpinan yang suci. Di sisi lain, mazhab Sunni lebih menekankan pentingnya
diskusi dan ijtihad kolektif dalam menjalankan hukum Islam. Walaupun terdapat perbedaan sudut
pandang mengenai kepemimpinan dan sumber hukum, keduanya tetap mendasari ajaran mereka pada
Al-Qur’an dan Sunnah. Oleh karena itu, perbedaan yang ada lebih berhubungan dengan penafsiran,
bukan dengan aspek iman.

Penemuan ini sejalan dengan studi yang dilakukan oleh Abdullah dan rekan-rekan (2023)
serta Ali (2014) yang menekankan bahwa perbedaan antara Sunni dan Syiah tidak perlu dianggap
sebagai ancaman bagi persatuan umat. Sebaliknya, perbedaan ini bisa menjadi kesempatan untuk
memperkaya pemikiran dalam Islam. Pendekatan rasional dalam mazhab Ja’fari (Huda, 2020) dan
pemahaman terkait keadilan ilahi (Hidayat, 2020) menunjukkan bahwa Syiah terbuka terhadap
kemajuan intelektual dan sosial. Di sisi lain, pemikiran Asy’ariyah dalam tradisi Sunni (Ridlo &amp;
Yunus, 2022) juga mencerminkan upaya yang dilakukan untuk menemukan keseimbangan antara
kekuasaan Tuhan dan tanggung jawab manusia.

Selain itu, penemuan ini juga menunjukkan betapa faktor sosial dan politik memiliki
pengaruh besar terhadap timbulnya perbedaan. Seperti yang dinyatakan oleh Rahman (2020) dan
Herman dan rekan-rekan (2024), akar dari konflik antara Sunni dan Syiah lebih berkaitan dengan
sejarah dan politik daripada dengan teologi. Oleh karena itu, penguatan ukhuwah Islamiyah perlu
dilakukan dengan pendekatan yang bersifat sosial dan edukatif. Pendidikan yang inklusif, dialog
teologis, serta kolaborasi dalam kemanusiaan dapat menjadi cara yang konkret untuk membangun
persaudaraan dan mengurangi stereotip negatif antara mazhab.

KESIMPULAN
Perbedaan yang ada antara Sunni dan Syiah berasal dari isu kepemimpinan setelah Nabi

Muhammad SAW meninggal dunia. Isu ini kemudian berkembang menjadi perbedaan dalam hal
teologi, hukum, dan praktik keagamaan. Meskipun terdapat berbagai perbedaan, kedua mazhab tetap
menggunakan sumber ajaran Islam yang sama, yaitu Al-Qur'an dan Sunnah. Keduanya juga memiliki
kesamaan dalam keyakinan dan tujuan spiritual. Sebaiknya, perbedaan ini dilihat sebagai suatu

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 8 No. 12, Desember 2025, 8913-8919 8919

kekayaan intelektual dan spiritual dalam Islam, bukan sebagai pemisah dalam persatuan umat. Untuk
menciptakan harmoni, sangat penting melakukan dialog intelektual dan teologis yang ilmiah,
mengedepankan pendidikan yang inklusif, menjalin kerjasama sosial-kemanusiaan, memperkuat
ukhuwah wathaniyah, serta membangun kolaborasi antara alim ulama dan organisasi Islam.

KETERBATASAN
Kekurangan utama dari penelitian ini adalah minimnya data empiris atau lapangan, seperti

hasil survei, wawancara, atau observasi sosial, yang bisa mendukung temuan teoretis dengan
kenyataan masyarakat. Hal ini membuat penelitian ini lebih bersifat deskriptif dan komparatif
berdasarkan sumber yang ada, tetapi tidak cukup mampu menangkap dinamika sosial yang terjadi
setiap hari, seperti tingkat toleransi antarmazhab di Indonesia atau bagaimana perbedaan
mempengaruhi kehidupan sosial. Sebagai hasilnya, kesimpulan mengenai kemungkinan harmonisasi,
seperti melalui dialog intelektual atau kerja sama sosial, mungkin terlalu idealis atau tidak sepenuhnya
merefleksikan tantangan praktis yang masih ada, seperti stigma atau konflik lokal yang terus
berlangsung.

DAFTAR PUSTAKA

AF, A., Syakur, S., & Susmihara. (2023). Melacak Akar Permasalahan Hubungan Antara Sunni dan
Syi’ah. Jurnal llmu Pendidikan Dan Sosial, 1(4).

Ali MD, A. (2014). Mengharmoniskan Hubungan Syiah dan Sunni: Perspektif Ushul Fikih. Harmoni,
13(3).

Aprianti, S., Amri, M., & Thalib, A. (2025). Sunni dan Syiah: Titik Perbedaan dan Kemungkinan
Harmonisasinya. Jurnal Alwatzikhoebillah, 11(1).

Faturrahman, M. (2021). Konsep Wilayah dan Spiritualis dalam Tradisi Syiah. Teosofi: Jurnal
Tasawuf Dan Pemikiran Islam, 11(2).

Herman, H., Harun, H., & Aderus, A. (2024). Suni dan Syiah (Titik Perbedaan dan Perseteruan).
Edusociata, 7(1).

Hidayat. (2020). Keadilan Ilahi dalam Teologi Syiah. Jurnal Ushuluddin, 28(1).

Huda, M. (2020). Rasionalitas Fikih Ja‘fari dalam Perspektif Hukum Islam Kontemporer. Afkaruna:
Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, 16(1).

Maulana, A. (2021). Makna Ritual Asyura dalam Tradisi Keagamaan Syiah di Indonesia. Teosofi:
Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam, 11(2).

Nurdin, A. (2018). Mazhab Ja‘fari dan Dinamika Pemikiran Hukum Islam KontemporerNo Title.
Islam Realitas: Journal of Islamic & Social Studies, 4(1).

Rahman, M. (2020). Gerakan Politik Syiah dan Implikasinya terhadap Dunia Islam. Islam Realitas:
Journal of Islamic & Social Studies, 6(1).

Rahmiwati, S. (2019). Taqiyah dalam Perspektif Historis dan Teologis. Islam Realitas, 5(2).

Ridlo, M., & Yunus, M. (2022). Dialektika Sunni dan Syi’ah dalam Pemikiran Politik Islam. A4sy-
Syari’ah: Jurnal Hukum Islam, 8(2), 50—64.

Suryana, D. (2021). Dialog Sunni—Syiah dan Tantangan Pluralisme Islam di Indonesia. Studia
Islamika, 28(3).

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



