Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 624-629

»

Jurnal = -
Kolahoratif Sains ~;"<f*>ﬁ

e-ISSN : 2623-2022 [
CEID

L £ e

Homepage Journal: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS

Analisis Historis: Akar-Akar Kemunculan dan Konsolidasi Syiah dalam

Sejarah Islam Awal

Historical Analysis: The Roots of the Emergence and Consolidation of
Shi'ism in Early Islamic History

Afifah Amatullah!, Indo Santalia%, Agus Masykur?

"Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, afifahamatullah02 1 @gmail.com
2Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, indosantalia@uin-alauddin.ac.id
3Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, agusmasykur1973@gmail.com
*Corresponding Author: E-mail: afifahahmatullah021@gmail.com

Artikel Penelitian

Article History:
Received: 25 Nov, 2025
Revised: 25 Dec, 2025
Accepted: 19 Jan, 2026

Kata Kunci:

Syiah

Sejarah Islam
Umayyah Abbasiyah

Keywords:

Shia

Islamic History
Umayyah Abbasiyah

DOI: 10.56338/jks.v9i1.9571

ABSTRAK

Jurnal ini mengkaji sejarah kemunculan dan perkembangan mazhab Syiah dalam
dunia Islam melalui pendekatan penelitian historis. Kajian ini menyimpulkan bahwa
akar kemunculan Syiah bersifat politis, bermula dari peristiwa Saqifah Bani Sa'idah
dan klaim hak kepemimpinan (imamah) Ali bin Abi Thalib beserta keturunannya.
Konsolidasi identitas Syiah semakin mengkristal pasca-tragedi politik Tahkim dan
terutama setelah peristiwa tragis pembunuhan Husain bin Ali di Karbala, yang
menjadi momentum pembentukan doktrin teologis dan solidaritas kolektif.
Perkembangannya ditandai oleh dinamika konflik dan resistensi, mulai dari
penindasan di masa Bani Umayyah dan awal Abbasiyah, fragmentasi internal
menjadi berbagai sekte seperti Zaidiyah, Imamiyah, dan Ismailiyah, hingga upaya
bertahan dan berekspansi melalui pendirian dinasti-dinasti seperti Idrisiyah,
Fatimiyah, dan kekuasaan Bani Buwaihi. Dengan demikian, penelitian ini
menunjukkan bahwa Syiah berevolusi dari sekadar dukungan politik personal
menjadi mazhab  teologis-politis yang kompleks, yang formasi dan
perkembangannya tak terpisahkan dari narasi konflik, penindasan, dan legitimasi
keturunan Nabi Muhammad SAW.

ABSTRACT

This journal examines the history of the emergence and development of the Shia sect in the
Islamic world through a historical research approach. This study concludes that the roots of
the emergence of Shia are political, starting from the Saqifah Bani Sa'idah incident and the
claim of leadership rights (imamah) of Ali ibn Abi Talib and his descendants. The
consolidation of Shia identity further crystallized after the political tragedy of Tahkim and
especially after the tragic assassination of Husayn ibn Ali in Karbala, which became the
momentum for the formation of theological doctrine and collective solidarity. Its development
was marked by the dynamics of conflict and resistance, starting from oppression during the
Umayyad and early Abbasid eras, internal fragmentation into various sects such as the Zaidis,
Imamis, and Ismailis, to efforts to survive and expand through the establishment of dynasties
such as the Idrisids, Fatimids, and the rule of the Buwayhids. Thus, this study shows that Shia
evolved from mere personal political support to a complex theological-political school, whose
formation and development are inseparable from the narrative of conflict, oppression, and the
legitimacy of the descendants of the Prophet Muhammad SAW.

624


https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS
mailto:afifahamatullah021@gmail.com
mailto:indosantalia@uin-alauddin.ac.id
mailto:agusmasykur1973@gmail.com
mailto:afifahahmatullah021@gmail.com

Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 624-629 625

PENDAHULUAN

Studi tentang asal usul dan perkembangan Syiah dalam sejarah Islam tetap sangat penting, tidak
hanya sebagai bagian dari warisan pemikiran Islam tetapi juga untuk memahami dinamika
kontemporer di dunia Muslim (Halim & Fawzan, 2022). Secara historis, Syiah memiliki akar politik,
yang berasal dari masalah suksesi setelah wafatnya Nabi Muhammad. Saqgifa Bani Sayyida, yang
menyebabkan pengangkatan Abu Bakar sebagai khalifah pertama, menandai awal perselisihan tentang
hak masing-masing untuk memimpin komunitas Muslim (Elias, 2023). Kelompok yang meyakini Ali
bin Abi Talib dan keturunannya (Ahl al-Bayt) sebagai pemimpin yang sah berdasarkan pengangkatan
langsung mereka oleh Nabi dikenal sebagai Pengikut Ali, atau Syiah (Junaidi, 2021).

Identitas kelompok ini semakin diperkuat oleh serangkaian peristiwa politik berdarah. Selama
kekhalifahan Ali, konflik internal, seperti Perang Unta dan Perang Siffin, bersama dengan kekalahan
politik dalam arbitrase, berkontribusi pada penguatan narasi ketidakadilan yang diderita oleh Ahl al-
Bayt (Al-Azhari, 2023). Namun, momen penting yang mengubah dukungan politik menjadi identitas
keagamaan yang kokoh adalah tragedi Karbala pada tahun 680 M. Pembantaian Hussein ibn Ali, cucu
Nabi, di tangan pasukan Umayyah di bawah Yazid ibn Mu’awiya, meninggalkan guncangan kolektif
dan ingatan mendalam tentang kemartiran, yang kemudian menjadi inti spiritualitas Syiah dan
semangat perlawanan (Rahman dan Hedayat, 2020). Peristiwa ini menyebabkan kristalisasi doktrin
sentral Imamah, yang menetapkan bahwa kepemimpinan komunitas Muslim adalah hak eksklusif para
Imam yang maksum dari garis keturunan Ali, berbeda dengan konsep Khalifah dalam Sunni (Al-
Fattah, 2021).

Perkembangan Syiah selanjutnya ditandai dengan interaksi dialektis antara penindasan politik
dan perlawanan. Selama era Umayyah, tekanan dan penganiayaan memicu banyak pemberontakan,
seperti yang dipimpin oleh Mukhtar al-Thaqafi dan Zayd ibn Ali, dan juga mengakibatkan perpecahan
internal menjadi berbagai sekte, seperti Zaidi dan Imami (Asruri, 2022). Selama era Abbasiyah,
meskipun mengalami penindasan berulang kali, Syiah menyaksikan perkembangan intelektual yang
pesat, khususnya dalam kodifikasi teologi dan yurisprudensi pada masa Imam Ja'far al-Sadiq. Tekanan
politik juga berkontribusi pada penyebaran kaum Syiah ke diaspora dan munculnya kekuatan politik
Syiah independen di pinggiran dunia Islam, seperti negara Idrisid di Afrika Utara dan negara
Fatimiyah, yang menjadi saingan utama Kekhalifahan Abbasiyah Sunni (Saputra, 2023).

Berdasarkan uraian ini, penelitian ini sangat penting untuk rekonstruksi komprehensif lintasan
sejarah Syiah, dari akar politiknya di awal Islam, melalui konsolidasi identitasnya setelah Karbala,
hingga perjuangannya dalam lanskap politik dunia Islam. Diharapkan pemahaman sejarah ini akan
memberikan konteks yang lebih dalam untuk menganalisis kompleksitas dan keragaman internal
Syiah, serta tempatnya di arena Islam global hingga saat ini.

HASIL
Definisi Syiah

Secara etimologis, istilah "Syiah" (dalam bahasa Arab: shi'ah) merujuk pada pengikut,
pendukung, atau kelompok (Mavani, 2021). Pada masa awal Islam, istilah ini digunakan
secara netral, seperti dalam konteks "Syiah Ali" (pengikut Ali bin Abi Thalib) dan "Syiah
Mu'awiyah" (pengikut Mu'awiyah bin Abi Sufyan). Menurut Haider (2022), selama era
Khulafaur Rasyidin awal, istilah tersebut belum berkembang menjadi penanda identitas
teologis yang rigid, melainkan lebih mencerminkan afiliasi politik atau loyalitas pribadi.
Transformasi penting terjadi setelah peristiwa Tahkim dan tragedi Karbala, di mana "Syiah"
secara bertahap berkembang menjadi istilah spesifik untuk kelompok yang meyakini
kepemimpinan (imamah) secara eksklusif berada pada Ali dan keturunannya melalui Fatimah

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



626

binti Nabi (Dakake, 2022). Keyakinan ini didasarkan pada doktrin nass (penunjukan
langsung) oleh Nabi Muhammad, yang membedakannya secara teologis dari konsep khalifah
dalam tradisi Sunni yang bergantung pada musyawarah (shura) dan baiat (Rizvi, 2020).
Dengan demikian, Syiah berevolusi dari sekadar faksi politik menjadi komunitas keagamaan
dengan sistem teologi, hukum (fikih), dan narasi sejarah yang otonom.

Sejarah Munculnya Syiah

Kemunculan Syiah sebagai mazhab tidak dapat dipisahkan dari isu suksesi setelah
wafatnya Nabi Muhammad. Peristiwa Saqifah Bani Sa'idah, di mana Abu Bakar dipilih
sebagai khalifah pertama, dalam historiografi Syiah dianggap sebagai titik awal
penyimpangan dari wasiat Nabi yang diyakini menunjuk Ali sebagai penerus (Amir-Moezzi,
2020). Periode kekhalifahan Utsman bin Affan, yang ditandai oleh ketidakpuasan politik dan
munculnya propaganda sering dikaitkan dengan Abdullah bin Saba' dalam sumber Sunni—
menciptakan kondisi yang mendukung penguatan narasi dukungan terhadap Ali (Aslan,
2022). Momen krusial terjadi selama kekhalifahan Ali sendiri, yang diwarnai oleh Perang
Jamal melawan Aisyah, Thalhah, dan Zubair, serta Perang Siffin melawan Mu'awiyah.
Kekalahan politik Ali dalam arbitrase (tahkim) menjadi dasar bagi doktrin ketidakadilan yang
dialami Ahlul Bait (Haider, 2022).

Konsolidasi identitas Syiah mencapai puncaknya dengan Tragedi Karbala (680 M).
Pembantaian Husain bin Ali, cucu Nabi, beserta keluarganya oleh pasukan Bani Umayyah di
bawah Yazid bin Mu'awiyah bukanlah sekadar insiden politik, melainkan trauma kolektif
yang membentuk etos martirologi (kesyahidan) dan perlawanan terhadap kezaliman (zulm)
(Aghaie, 2021). Peristiwa ini mentransformasi Syiah dari kelompok politis menjadi
komunitas yang terikat oleh duka bersama dan memori ritual tahunan (peringatan Asyura)
yang menjadi inti spiritualitasnya (Rahimi, 2023).

Dari narasi trauma ini, muncul konsep sentral Imamah. Menurut doktrin Syiah
Imamiyah (Itsna 'Asyariyah), kepemlmplnan umat Islam adalah hak eksklusif para Imam dari
keturunan Ali yang ditunjuk oleh Allah dan Nabi, serta memiliki atribut maksum (terpelihara
dari dosa) dan ilmu laduni (Rizvi, 2020). Konsep ini berbeda dari Syiah Zaidiyah yang
menerapkan kriteria lebih fleksibel untuk imamah. Fragmentasi internal dalam Syiah menjadi
jelas setelah wafatnya Imam Ja'far al-Shadiq (765 M), menghasilkan kelompok Ismailiyah
(yang mengakui Ismail bin Ja'far sebagai imam ketujuh) dan Itsna 'Asyariyah (yang
mengakui Musa al-Kadhim) (Daftary, 2021).

Perkembangan Syiah Dalam Dunia Islam
Perkembangan Syiah dalam lanskap politik dunia Islam ditandai oleh dinamika
dialektis antara represi negara (state repression) dan upaya adaptasi serta resistensi.

a. Era Bani Umayyah (661-750 M)

Periode ini merupakan masa represi politik terhadap pendukung Ahlul Bait.
Kebijakan seperti pelaknatan terhadap Ali di mimbar-mimbar Jumat oleh rezim Mu'awiyah,
diikuti pembantaian Husain di Karbala oleh Yazid, menempatkan Syiah sebagai oposisi
politik dan spiritual (Dakake, 2022). Penindasan ini memicu serangkaian pemberontakan
Syiah, seperti pemberontakan Mukhtar al-Tsaqafi di Kufah (686-687 M) yang
memperkenalkan doktrin Mahdiisme melalui Muhammad bin al-Hanafiyah, dan
pemberontakan Zaid bin Ali di Kufah (740 M) yang melahirkan mazhab Zaidiyah (Haider,
2022). Perlawanan bersenjata ini, meskipun sering gagal, memperkuat solidaritas komunitas
dan tradisi kemartiran.

b. Era Bani Abbasiyah (750-1258 M)

Awal kekuasaan Abbasiyah didukung oleh kelompok pro-Ahlul Bait (al-Rida min Al
Muhammad), namun kemudian berubah menjadi rezim yang sering menindas Syiah setelah
stabilitas tercapai (Aslan, 2022). Namun, periode ini justru menjadi era kodifikasi teologi dan
hukum Syiah, khususnya di bawah Imam Ja'far al-Shadiq, yang hidup di tengah ketegangan
politik antara Abbasiyah dan sisa-sisa Umayyah. Dari perspektif politik, tekanan Abbasiyah

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 624-629 627

mendorong diaspora dan pendirian negara-negara Syiah di pinggiran dunia Islam, seperti
Daulah Idrisiyah di Maroko (788-974 M) dan yang paling signifikan, Daulah Fatimiyah (909-
1171 M) di Afrika Utara yang kemudian menguasai Mesir dan menantang hegemoni politik
serta keagamaan Abbasiyah Sunni (Daftary, 2021). Di pusat Abbasiyah sendiri, Dinasti
Buwaih (945-1055 M) yang beraliran Syiah Imamiyah berkuasa, menjadikan khalifah
Abbasiyah sebagai simbol semata, sekaligus mendorong perkembangan ritual Syiah seperti
peringatan Ghadir Khum dan Asyura secara terbuka.

c. Era Pasca-Kejatuhan Abbasiyah dan Modern

Invasi Mongol (1258 M) yang menghancurkan Baghdad justru membuka peluang
bagi kebangkitan Syiah di Iran. Periode Safawiyah (1501-1736 M) menjadi titik balik sejarah
ketika Syiah Itsna 'Asyariyah ditetapkan sebagai mazhab resmi negara, mengubah Iran
menjadi negara Syiah terbesar dan membentuk dikotomi geopolitik Sunni-Syiah yang
bertahan hingga saat ini (Adib-Moghaddam, 2022). Pada abad ke-20 dan ke-21, Revolusi
Islam Iran (1979) di bawah kepemimpinan Ayatullah Khomeini memperkenalkan konsep
Wilayat al-Faqih (otoritas ahli hukum), yang menghidupkan kembali dimensi politik Syiah
dengan model baru, dan berdampak signifikan terhadap dinamika politik Timur Tengah serta
identitas komunitas Syiah di berbagai negara (Mavani, 2021). Perkembangan kontemporer
menunjukkan Syiah sebagai kekuatan teologis dan politik yang kompleks, dengan keragaman
internal dan respons yang beragam terhadap tantangan modernitas dan geopolitik global.

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis historis dan teologis, dapat disimpulkan bahwa munculnya dan
perkembangan Syiah merupakan proses transformasi multidimensi, dari afiliasi politik menjadi
identitas keagamaan independen, yang dibentuk oleh narasi sejarah, trauma kolektif, dan konfrontasi
dengan otoritas. Pertama, berdasarkan definisinya, istilah "Syiah" berevolusi dari indikator netral
pengikut atau kelompok dalam Islam awal menjadi identitas keagamaan eksklusif yang meyakini hak
Ali dan keturunannya atas imamat melalui prinsip penunjukan eksplisit (pengangkatan langsung) oleh
Nabi, yang menjadi dasar utama pembedaan dari konsep kekhalifahan Sunni. Kedua, kemunculannya
berawal dari krisis suksesi setelah wafatnya Nabi Muhammad, dengan peristiwa di Saqifa Bani
Sayyida sebagai titik awal perselisihan tersebut. Kristalisasi identitas ini mencapai puncaknya dalam
tragedi politik dan militer, khususnya tragedi Karbala, yang mengubah dukungan politik menjadi
komunitas keagamaan yang kohesif yang terikat oleh prinsip-prinsip kemartiran, peringatan Asyura,
dan doktrin imamat, yang menganggap para pemimpin Ahl al-Bayt (keluarga Nabi) sebagai otoritas
yang tidak dapat salah dan suci. Ketiga, perkembangan Syiah di dunia Islam menunjukkan pola
perlawanan, adaptasi, dan kebangkitan politik. Di bawah tekanan rezim Umayyah dan Abbasiyah,
kaum Syiah menanggapi dengan revolusi dan migrasi intelektual, yang berpuncak pada pembentukan
entitas politik seperti dinasti Idrisiyah dan Fatimiyah. Konsolidasi ini mencapai puncaknya selama era
Safawi, yang menetapkan Syiah Dua Belas Imam sebagai agama resmi negara Iran, sehingga
memperkuat realitas geopolitik dan keagamaan yang bertahan hingga saat ini. Di era modern, doktrin
Wilayat al-Faqih (Perwalian Ahli Hukum) dalam Revolusi Islam Iran tahun 1979 menunjukkan
kemampuan doktrin ini untuk merumuskan kembali prinsip-prinsip teologisnya dalam konteks negara
modern, sekaligus meningkatkan perannya sebagai aktor politik transnasional. Dengan demikian,
Syiah bukan hanya aliran pemikiran dalam Islam, tetapi entitas historis yang terus berkembang yang
identitasnya dibentuk oleh interaksi kompleks antara keyakinan agama, pengalaman politik, dan
respons terhadap perubahan zaman.

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



628

KETERBATASAN

Studi ini memiliki beberapa keterbatasan yang harus diakui. Pertama, mengenai sumber, studi
ini sangat bergantung pada sumber sekunder (literatur akademis kontemporer) dan sumber primer
berupa teks-teks sejarah klasik yang telah mengalami berbagai interpretasi. Sumber-sumber sejarah
Islam awal, baik dari tradisi Sunni maupun Syiah, seringkali mengandung bias teologis dan politik
yang melekat, sehingga sulit untuk merekonstruksi peristiwa dengan objektivitas penuh. Kedua, studi
ini terutama berfokus pada narasi besar perkembangan Syiah, khususnya cabang Syiah Dua Belas
Imam yang dominan, dan karenanya mungkin kurang memberikan kajian mendalam tentang
keragaman internal dan pengalaman sejarah komunitas Syiah lainnya (seperti Nizari Ismaili, Druze,
dan Alawiyah) dalam konteks geografis yang berbeda. Ketiga, metodologi yang digunakan berbasis
studi pustaka dan oleh karena itu tidak mencakup metode kerja lapangan seperti wawancara atau
observasi, yang akan memberikan perspektif kontemporer dan sosiologis tentang praktik dan identitas
komunitas Syiah di berbagai bagian dunia Muslim saat ini. Keempat, fokus temporal yang luas dari
penelitian ini dari abad ketujuh hingga abad ke-21 dapat menghasilkan analisis yang kurang detail
pada setiap periode dibandingkan dengan penelitian yang berfokus pada satu era saja. Kelima, karena
penelitian ini ditulis dalam konteks akademis tertentu, penelitian ini mungkin dipengaruhi oleh
kerangka kerja dan referensi teoretis yang tersedia, yang berpotensi membatasi perspektif analitis.
Terakhir, topik ini memiliki dimensi teologis dan politik yang sangat sensitif; terlepas dari upaya
untuk mempertahankan netralitas akademis, interpretasi peristiwa sejarah tertentu (seperti Saqifa atau
Karbala) tetap terkait erat dengan perdebatan yang telah berlangsung lama antara berbagai sudut
pandang. Keterbatasan ini membuka pintu bagi penelitian lebih lanjut, lebih spesifik, komparatif, dan
mungkin interdisipliner.

DAFTAR PUSTAKA

Adib-Moghaddam, A. (2022). What is Iran? Cambridge University Press.

Aghaie, K. S. (2021). The Martyrs of Karbala: Shi'i Symbols and Rituals in Modern Iran.
University of Washington Press.

Al-Fattah, A. R. (2021). Konsep Imamah dalam Syiah Imamiyah: Studi Perbandingan
dengan Ahlus Sunnah. Tsaqafah Press.

Amir-Moezzi, M. A. (2020). The Divine Guide in Early Shi'ism: The Sources of Esotericism
in Islam. SUNY Press.

Asrori, M. (2022). "Dinamika Politik dan Teologi Syiah Zaidiyah pada Masa Bani
Umayyah." Jurnal Islam Nusantara, 6(1), 45-62.

Azhari, 1. K. (2023). Peperangan dalam Sejarah Islam Awal: Dari Perang Jamal hingga
Tragedi Karbala. Pustaka Ilmu.

Daftary, F. (2021). 4 History of Shi'i Islam. 1.B. Tauris.

Dakake, M. M. (2022). The Charismatic Community: Shi'ite Identity in Early Islam. SUNY
Press.

Haider, N. (2022). The Origins of the Shi'a: Identity, Ritual, and Sacred Space in Eighth-
Century Kufa. Cambridge University Press.

Halim, F., & Fauzan, A. (2022). "Relevansi Studi Sejarah Mazhab dalam Memahami Konflik
Kontemporer di Timur Tengah." Jurnal Kajian Timur Tengah, 18(2), 112-130.

Ilyas, M. (2023). Sagifah Bani Sa'idah dan Dampaknya terhadap Perpecahan Umat. Nalar
Publishing.

Junaedi, D. (2021). Sejarah Pemikiran Politik Islam: Dari Nabi hingga Khilafah. Kencana.

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 624-629 629

Mavani, H. (2021). Religious Authority and Political Thought in Twelver Shi'ism: From Ali
to Post-Khomeini. Routledge.

Rahimi, B. (2023). *Theater State and the Formation of Early Modern Public Sphere in Iran:
Studies on Safavid Muharram Rituals, 1590-1641 CE*. Brill.

Rizvi, S. (2020). Shi'i Theology: An Introduction. 1.B. Tauris.

Rohman, A., & Hidayat, T. (2020). "Memori Kolektif dan Identitas: Peristiwa Karbala dalam
Tradisi Syiah." Jurnal Sosial dan Budaya, 13(1), 88-105.

Saputra, H. (2023). "Kebangkitan Dinasti-Dinasti Syiah dan Pengaruhnya terhadap Peta
Kekuasaan Dunia Islam Abad Pertengahan." Jurnal Sejarah dan Peradaban Islam,
9(1), 77-96.

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



