
 
       Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 624-629 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

         Homepage Journal: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS   

 

 

624 

 

Analisis Historis: Akar-Akar Kemunculan dan Konsolidasi Syiah dalam 

Sejarah Islam Awal 
 

Historical Analysis: The Roots of the Emergence and Consolidation of 

Shi'ism in Early Islamic History 
  

Afifah Amatullah1, Indo Santalia2, Agus Masykur3 
1Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, afifahamatullah021@gmail.com  
2Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, indosantalia@uin-alauddin.ac.id 
3Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, agusmasykur1973@gmail.com 

*Corresponding Author: E-mail: afifahahmatullah021@gmail.com 

 
Artikel Penelitian 

 
Article History: 

Received: 25 Nov, 2025 

Revised: 25 Dec, 2025 

Accepted: 19 Jan, 2026 

 

Kata Kunci: 
Syiah 
Sejarah Islam 
Umayyah Abbasiyah 

 
Keywords:  
Shia 

Islamic History 
Umayyah Abbasiyah 

 
DOI: 10.56338/jks.v9i1.9571 

  

 ABSTRAK  
Jurnal ini mengkaji sejarah kemunculan dan perkembangan mazhab Syiah dalam 

dunia Islam melalui pendekatan penelitian historis. Kajian ini menyimpulkan bahwa 

akar kemunculan Syiah bersifat politis, bermula dari peristiwa Saqifah Bani Sa'idah 

dan klaim hak kepemimpinan (imamah) Ali bin Abi Thalib beserta keturunannya. 

Konsolidasi identitas Syiah semakin mengkristal pasca-tragedi politik Tahkim dan 

terutama setelah peristiwa tragis pembunuhan Husain bin Ali di Karbala, yang 

menjadi momentum pembentukan doktrin teologis dan solidaritas kolektif. 

Perkembangannya ditandai oleh dinamika konflik dan resistensi, mulai dari 

penindasan di masa Bani Umayyah dan awal Abbasiyah, fragmentasi internal 

menjadi berbagai sekte seperti Zaidiyah, Imamiyah, dan Ismailiyah, hingga upaya 

bertahan dan berekspansi melalui pendirian dinasti-dinasti seperti Idrisiyah, 

Fatimiyah, dan kekuasaan Bani Buwaihi. Dengan demikian, penelitian ini 

menunjukkan bahwa Syiah berevolusi dari sekadar dukungan politik personal 

menjadi mazhab teologis-politis yang kompleks, yang formasi dan 

perkembangannya tak terpisahkan dari narasi konflik, penindasan, dan legitimasi 

keturunan Nabi Muhammad SAW. 

 ABSTRACT  
This journal examines the history of the emergence and development of the Shia sect in the 
Islamic world through a historical research approach. This study concludes that the roots of 

the emergence of Shia are political, starting from the Saqifah Bani Sa'idah incident and the 

claim of leadership rights (imamah) of Ali ibn Abi Talib and his descendants. The 
consolidation of Shia identity further crystallized after the political tragedy of Tahkim and 

especially after the tragic assassination of Husayn ibn Ali in Karbala, which became the 

momentum for the formation of theological doctrine and collective solidarity. Its development 
was marked by the dynamics of conflict and resistance, starting from oppression during the 

Umayyad and early Abbasid eras, internal fragmentation into various sects such as the Zaidis, 

Imamis, and Ismailis, to efforts to survive and expand through the establishment of dynasties 
such as the Idrisids, Fatimids, and the rule of the Buwayhids. Thus, this study shows that Shia 

evolved from mere personal political support to a complex theological-political school, whose 
formation and development are inseparable from the narrative of conflict, oppression, and the 

legitimacy of the descendants of the Prophet Muhammad SAW. 

 

 

https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS
mailto:afifahamatullah021@gmail.com
mailto:indosantalia@uin-alauddin.ac.id
mailto:agusmasykur1973@gmail.com
mailto:afifahahmatullah021@gmail.com


Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 624-629   625 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

PENDAHULUAN 

Studi tentang asal usul dan perkembangan Syiah dalam sejarah Islam tetap sangat penting, tidak 

hanya sebagai bagian dari warisan pemikiran Islam tetapi juga untuk memahami dinamika 

kontemporer di dunia Muslim (Halim & Fawzan, 2022). Secara historis, Syiah memiliki akar politik, 

yang berasal dari masalah suksesi setelah wafatnya Nabi Muhammad. Saqifa Bani Sayyida, yang 

menyebabkan pengangkatan Abu Bakar sebagai khalifah pertama, menandai awal perselisihan tentang 

hak masing-masing untuk memimpin komunitas Muslim (Elias, 2023). Kelompok yang meyakini Ali 

bin Abi Talib dan keturunannya (Ahl al-Bayt) sebagai pemimpin yang sah berdasarkan pengangkatan 

langsung mereka oleh Nabi dikenal sebagai Pengikut Ali, atau Syiah (Junaidi, 2021). 

 

Identitas kelompok ini semakin diperkuat oleh serangkaian peristiwa politik berdarah. Selama 

kekhalifahan Ali, konflik internal, seperti Perang Unta dan Perang Siffin, bersama dengan kekalahan 

politik dalam arbitrase, berkontribusi pada penguatan narasi ketidakadilan yang diderita oleh Ahl al-

Bayt (Al-Azhari, 2023). Namun, momen penting yang mengubah dukungan politik menjadi identitas 

keagamaan yang kokoh adalah tragedi Karbala pada tahun 680 M. Pembantaian Hussein ibn Ali, cucu 

Nabi, di tangan pasukan Umayyah di bawah Yazid ibn Mu’awiya, meninggalkan guncangan kolektif 

dan ingatan mendalam tentang kemartiran, yang kemudian menjadi inti spiritualitas Syiah dan 

semangat perlawanan (Rahman dan Hedayat, 2020). Peristiwa ini menyebabkan kristalisasi doktrin 

sentral Imamah, yang menetapkan bahwa kepemimpinan komunitas Muslim adalah hak eksklusif para 

Imam yang maksum dari garis keturunan Ali, berbeda dengan konsep Khalifah dalam Sunni (Al-

Fattah, 2021). 

 

Perkembangan Syiah selanjutnya ditandai dengan interaksi dialektis antara penindasan politik 

dan perlawanan. Selama era Umayyah, tekanan dan penganiayaan memicu banyak pemberontakan, 

seperti yang dipimpin oleh Mukhtar al-Thaqafi dan Zayd ibn Ali, dan juga mengakibatkan perpecahan 

internal menjadi berbagai sekte, seperti Zaidi dan Imami (Asruri, 2022). Selama era Abbasiyah, 

meskipun mengalami penindasan berulang kali, Syiah menyaksikan perkembangan intelektual yang 

pesat, khususnya dalam kodifikasi teologi dan yurisprudensi pada masa Imam Ja'far al-Sadiq. Tekanan 

politik juga berkontribusi pada penyebaran kaum Syiah ke diaspora dan munculnya kekuatan politik 

Syiah independen di pinggiran dunia Islam, seperti negara Idrisid di Afrika Utara dan negara 

Fatimiyah, yang menjadi saingan utama Kekhalifahan Abbasiyah Sunni (Saputra, 2023). 

 

Berdasarkan uraian ini, penelitian ini sangat penting untuk rekonstruksi komprehensif lintasan 

sejarah Syiah, dari akar politiknya di awal Islam, melalui konsolidasi identitasnya setelah Karbala, 

hingga perjuangannya dalam lanskap politik dunia Islam. Diharapkan pemahaman sejarah ini akan 

memberikan konteks yang lebih dalam untuk menganalisis kompleksitas dan keragaman internal 

Syiah, serta tempatnya di arena Islam global hingga saat ini. 

 
HASIL 
Definisi Syiah 

Secara etimologis, istilah "Syiah" (dalam bahasa Arab: shi'ah) merujuk pada pengikut, 
pendukung, atau kelompok (Mavani, 2021). Pada masa awal Islam, istilah ini digunakan 
secara netral, seperti dalam konteks "Syiah Ali" (pengikut Ali bin Abi Thalib) dan "Syiah 
Mu'awiyah" (pengikut Mu'awiyah bin Abi Sufyan). Menurut Haider (2022), selama era 
Khulafaur Rasyidin awal, istilah tersebut belum berkembang menjadi penanda identitas 
teologis yang rigid, melainkan lebih mencerminkan afiliasi politik atau loyalitas pribadi. 
Transformasi penting terjadi setelah peristiwa Tahkim dan tragedi Karbala, di mana "Syiah" 
secara bertahap berkembang menjadi istilah spesifik untuk kelompok yang meyakini 
kepemimpinan (imamah) secara eksklusif berada pada Ali dan keturunannya melalui Fatimah 



626  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

binti Nabi (Dakake, 2022). Keyakinan ini didasarkan pada doktrin nass (penunjukan 
langsung) oleh Nabi Muhammad, yang membedakannya secara teologis dari konsep khalifah 
dalam tradisi Sunni yang bergantung pada musyawarah (shura) dan baiat (Rizvi, 2020). 
Dengan demikian, Syiah berevolusi dari sekadar faksi politik menjadi komunitas keagamaan 
dengan sistem teologi, hukum (fikih), dan narasi sejarah yang otonom. 
 
Sejarah Munculnya Syiah 

Kemunculan Syiah sebagai mazhab tidak dapat dipisahkan dari isu suksesi setelah 
wafatnya Nabi Muhammad. Peristiwa Saqifah Bani Sa'idah, di mana Abu Bakar dipilih 
sebagai khalifah pertama, dalam historiografi Syiah dianggap sebagai titik awal 
penyimpangan dari wasiat Nabi yang diyakini menunjuk Ali sebagai penerus (Amir-Moezzi, 
2020). Periode kekhalifahan Utsman bin Affan, yang ditandai oleh ketidakpuasan politik dan 
munculnya propaganda sering dikaitkan dengan Abdullah bin Saba' dalam sumber Sunni—
menciptakan kondisi yang mendukung penguatan narasi dukungan terhadap Ali (Aslan, 
2022). Momen krusial terjadi selama kekhalifahan Ali sendiri, yang diwarnai oleh Perang 
Jamal melawan Aisyah, Thalhah, dan Zubair, serta Perang Siffin melawan Mu'awiyah. 
Kekalahan politik Ali dalam arbitrase (tahkim) menjadi dasar bagi doktrin ketidakadilan yang 
dialami Ahlul Bait (Haider, 2022). 

Konsolidasi identitas Syiah mencapai puncaknya dengan Tragedi Karbala (680 M). 
Pembantaian Husain bin Ali, cucu Nabi, beserta keluarganya oleh pasukan Bani Umayyah di 
bawah Yazid bin Mu'awiyah bukanlah sekadar insiden politik, melainkan trauma kolektif 
yang membentuk etos martirologi (kesyahidan) dan perlawanan terhadap kezaliman (zulm) 
(Aghaie, 2021). Peristiwa ini mentransformasi Syiah dari kelompok politis menjadi 
komunitas yang terikat oleh duka bersama dan memori ritual tahunan (peringatan Asyura) 
yang menjadi inti spiritualitasnya (Rahimi, 2023). 

Dari narasi trauma ini, muncul konsep sentral Imamah. Menurut doktrin Syiah 
Imamiyah (Itsna 'Asyariyah), kepemimpinan umat Islam adalah hak eksklusif para Imam dari 
keturunan Ali yang ditunjuk oleh Allah dan Nabi, serta memiliki atribut maksum (terpelihara 
dari dosa) dan ilmu laduni (Rizvi, 2020). Konsep ini berbeda dari Syiah Zaidiyah yang 
menerapkan kriteria lebih fleksibel untuk imamah. Fragmentasi internal dalam Syiah menjadi 
jelas setelah wafatnya Imam Ja'far al-Shadiq (765 M), menghasilkan kelompok Ismailiyah 
(yang mengakui Ismail bin Ja'far sebagai imam ketujuh) dan Itsna 'Asyariyah (yang 
mengakui Musa al-Kadhim) (Daftary, 2021). 
 
Perkembangan Syiah Dalam Dunia Islam 

Perkembangan Syiah dalam lanskap politik dunia Islam ditandai oleh dinamika 
dialektis antara represi negara (state repression) dan upaya adaptasi serta resistensi. 

a. Era Bani Umayyah (661-750 M) 
Periode ini merupakan masa represi politik terhadap pendukung Ahlul Bait. 

Kebijakan seperti pelaknatan terhadap Ali di mimbar-mimbar Jumat oleh rezim Mu'awiyah, 
diikuti pembantaian Husain di Karbala oleh Yazid, menempatkan Syiah sebagai oposisi 
politik dan spiritual (Dakake, 2022). Penindasan ini memicu serangkaian pemberontakan 
Syiah, seperti pemberontakan Mukhtar al-Tsaqafi di Kufah (686-687 M) yang 
memperkenalkan doktrin Mahdiisme melalui Muhammad bin al-Hanafiyah, dan 
pemberontakan Zaid bin Ali di Kufah (740 M) yang melahirkan mazhab Zaidiyah (Haider, 
2022). Perlawanan bersenjata ini, meskipun sering gagal, memperkuat solidaritas komunitas 
dan tradisi kemartiran. 

b. Era Bani Abbasiyah (750-1258 M) 
Awal kekuasaan Abbasiyah didukung oleh kelompok pro-Ahlul Bait (al-Rida min Al 

Muhammad), namun kemudian berubah menjadi rezim yang sering menindas Syiah setelah 
stabilitas tercapai (Aslan, 2022). Namun, periode ini justru menjadi era kodifikasi teologi dan 
hukum Syiah, khususnya di bawah Imam Ja'far al-Shadiq, yang hidup di tengah ketegangan 
politik antara Abbasiyah dan sisa-sisa Umayyah. Dari perspektif politik, tekanan Abbasiyah 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 624-629   627 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

mendorong diaspora dan pendirian negara-negara Syiah di pinggiran dunia Islam, seperti 
Daulah Idrisiyah di Maroko (788-974 M) dan yang paling signifikan, Daulah Fatimiyah (909-
1171 M) di Afrika Utara yang kemudian menguasai Mesir dan menantang hegemoni politik 
serta keagamaan Abbasiyah Sunni (Daftary, 2021). Di pusat Abbasiyah sendiri, Dinasti 
Buwaih (945-1055 M) yang beraliran Syiah Imamiyah berkuasa, menjadikan khalifah 
Abbasiyah sebagai simbol semata, sekaligus mendorong perkembangan ritual Syiah seperti 
peringatan Ghadir Khum dan Asyura secara terbuka. 

c. Era Pasca-Kejatuhan Abbasiyah dan Modern 
Invasi Mongol (1258 M) yang menghancurkan Baghdad justru membuka peluang 

bagi kebangkitan Syiah di Iran. Periode Safawiyah (1501-1736 M) menjadi titik balik sejarah 
ketika Syiah Itsna 'Asyariyah ditetapkan sebagai mazhab resmi negara, mengubah Iran 
menjadi negara Syiah terbesar dan membentuk dikotomi geopolitik Sunni-Syiah yang 
bertahan hingga saat ini (Adib-Moghaddam, 2022). Pada abad ke-20 dan ke-21, Revolusi 
Islam Iran (1979) di bawah kepemimpinan Ayatullah Khomeini memperkenalkan konsep 
Wilayat al-Faqih (otoritas ahli hukum), yang menghidupkan kembali dimensi politik Syiah 
dengan model baru, dan berdampak signifikan terhadap dinamika politik Timur Tengah serta 
identitas komunitas Syiah di berbagai negara (Mavani, 2021). Perkembangan kontemporer 
menunjukkan Syiah sebagai kekuatan teologis dan politik yang kompleks, dengan keragaman 
internal dan respons yang beragam terhadap tantangan modernitas dan geopolitik global. 
. 
KESIMPULAN 

Berdasarkan analisis historis dan teologis, dapat disimpulkan bahwa munculnya dan 

perkembangan Syiah merupakan proses transformasi multidimensi, dari afiliasi politik menjadi 

identitas keagamaan independen, yang dibentuk oleh narasi sejarah, trauma kolektif, dan konfrontasi 

dengan otoritas. Pertama, berdasarkan definisinya, istilah "Syiah" berevolusi dari indikator netral 

pengikut atau kelompok dalam Islam awal menjadi identitas keagamaan eksklusif yang meyakini hak 

Ali dan keturunannya atas imamat melalui prinsip penunjukan eksplisit (pengangkatan langsung) oleh 

Nabi, yang menjadi dasar utama pembedaan dari konsep kekhalifahan Sunni. Kedua, kemunculannya 

berawal dari krisis suksesi setelah wafatnya Nabi Muhammad, dengan peristiwa di Saqifa Bani 

Sayyida sebagai titik awal perselisihan tersebut. Kristalisasi identitas ini mencapai puncaknya dalam 

tragedi politik dan militer, khususnya tragedi Karbala, yang mengubah dukungan politik menjadi 

komunitas keagamaan yang kohesif yang terikat oleh prinsip-prinsip kemartiran, peringatan Asyura, 

dan doktrin imamat, yang menganggap para pemimpin Ahl al-Bayt (keluarga Nabi) sebagai otoritas 

yang tidak dapat salah dan suci. Ketiga, perkembangan Syiah di dunia Islam menunjukkan pola 

perlawanan, adaptasi, dan kebangkitan politik. Di bawah tekanan rezim Umayyah dan Abbasiyah, 

kaum Syiah menanggapi dengan revolusi dan migrasi intelektual, yang berpuncak pada pembentukan 

entitas politik seperti dinasti Idrisiyah dan Fatimiyah. Konsolidasi ini mencapai puncaknya selama era 

Safawi, yang menetapkan Syiah Dua Belas Imam sebagai agama resmi negara Iran, sehingga 

memperkuat realitas geopolitik dan keagamaan yang bertahan hingga saat ini. Di era modern, doktrin 

Wilayat al-Faqih (Perwalian Ahli Hukum) dalam Revolusi Islam Iran tahun 1979 menunjukkan 

kemampuan doktrin ini untuk merumuskan kembali prinsip-prinsip teologisnya dalam konteks negara 

modern, sekaligus meningkatkan perannya sebagai aktor politik transnasional. Dengan demikian, 

Syiah bukan hanya aliran pemikiran dalam Islam, tetapi entitas historis yang terus berkembang yang 

identitasnya dibentuk oleh interaksi kompleks antara keyakinan agama, pengalaman politik, dan 

respons terhadap perubahan zaman. 

 

 

 

 



628  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

KETERBATASAN 

Studi ini memiliki beberapa keterbatasan yang harus diakui. Pertama, mengenai sumber, studi 

ini sangat bergantung pada sumber sekunder (literatur akademis kontemporer) dan sumber primer 

berupa teks-teks sejarah klasik yang telah mengalami berbagai interpretasi. Sumber-sumber sejarah 

Islam awal, baik dari tradisi Sunni maupun Syiah, seringkali mengandung bias teologis dan politik 

yang melekat, sehingga sulit untuk merekonstruksi peristiwa dengan objektivitas penuh. Kedua, studi 

ini terutama berfokus pada narasi besar perkembangan Syiah, khususnya cabang Syiah Dua Belas 

Imam yang dominan, dan karenanya mungkin kurang memberikan kajian mendalam tentang 

keragaman internal dan pengalaman sejarah komunitas Syiah lainnya (seperti Nizari Ismaili, Druze, 

dan Alawiyah) dalam konteks geografis yang berbeda. Ketiga, metodologi yang digunakan berbasis 

studi pustaka dan oleh karena itu tidak mencakup metode kerja lapangan seperti wawancara atau 

observasi, yang akan memberikan perspektif kontemporer dan sosiologis tentang praktik dan identitas 

komunitas Syiah di berbagai bagian dunia Muslim saat ini. Keempat, fokus temporal yang luas dari 

penelitian ini dari abad ketujuh hingga abad ke-21 dapat menghasilkan analisis yang kurang detail 

pada setiap periode dibandingkan dengan penelitian yang berfokus pada satu era saja. Kelima, karena 

penelitian ini ditulis dalam konteks akademis tertentu, penelitian ini mungkin dipengaruhi oleh 

kerangka kerja dan referensi teoretis yang tersedia, yang berpotensi membatasi perspektif analitis. 

Terakhir, topik ini memiliki dimensi teologis dan politik yang sangat sensitif; terlepas dari upaya 

untuk mempertahankan netralitas akademis, interpretasi peristiwa sejarah tertentu (seperti Saqifa atau 

Karbala) tetap terkait erat dengan perdebatan yang telah berlangsung lama antara berbagai sudut 

pandang. Keterbatasan ini membuka pintu bagi penelitian lebih lanjut, lebih spesifik, komparatif, dan 

mungkin interdisipliner. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 
Adib-Moghaddam, A. (2022). What is Iran? Cambridge University Press. 

Aghaie, K. S. (2021). The Martyrs of Karbala: Shi'i Symbols and Rituals in Modern Iran. 

University of Washington Press. 

Al-Fattah, A. R. (2021). Konsep Imamah dalam Syiah Imamiyah: Studi Perbandingan 

dengan Ahlus Sunnah. Tsaqafah Press. 

Amir-Moezzi, M. A. (2020). The Divine Guide in Early Shi'ism: The Sources of Esotericism 

in Islam. SUNY Press. 

Asrori, M. (2022). "Dinamika Politik dan Teologi Syiah Zaidiyah pada Masa Bani 

Umayyah." Jurnal Islam Nusantara, 6(1), 45-62. 

Azhari, I. K. (2023). Peperangan dalam Sejarah Islam Awal: Dari Perang Jamal hingga 

Tragedi Karbala. Pustaka Ilmu. 

Daftary, F. (2021). A History of Shi'i Islam. I.B. Tauris. 

Dakake, M. M. (2022). The Charismatic Community: Shi'ite Identity in Early Islam. SUNY 

Press. 

Haider, N. (2022). The Origins of the Shi'a: Identity, Ritual, and Sacred Space in Eighth-

Century Kufa. Cambridge University Press. 

Halim, F., & Fauzan, A. (2022). "Relevansi Studi Sejarah Mazhab dalam Memahami Konflik 

Kontemporer di Timur Tengah." Jurnal Kajian Timur Tengah, 18(2), 112-130. 

Ilyas, M. (2023). Saqifah Bani Sa'idah dan Dampaknya terhadap Perpecahan Umat. Nalar 

Publishing. 

Junaedi, D. (2021). Sejarah Pemikiran Politik Islam: Dari Nabi hingga Khilafah. Kencana. 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 624-629   629 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

Mavani, H. (2021). Religious Authority and Political Thought in Twelver Shi'ism: From Ali 

to Post-Khomeini. Routledge. 

Rahimi, B. (2023). *Theater State and the Formation of Early Modern Public Sphere in Iran: 

Studies on Safavid Muharram Rituals, 1590-1641 CE*. Brill. 

Rizvi, S. (2020). Shi'i Theology: An Introduction. I.B. Tauris. 

Rohman, A., & Hidayat, T. (2020). "Memori Kolektif dan Identitas: Peristiwa Karbala dalam 

Tradisi Syiah." Jurnal Sosial dan Budaya, 13(1), 88-105. 

Saputra, H. (2023). "Kebangkitan Dinasti-Dinasti Syiah dan Pengaruhnya terhadap Peta 

Kekuasaan Dunia Islam Abad Pertengahan." Jurnal Sejarah dan Peradaban Islam, 

9(1), 77-96. 


