Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 616-623

-

Jurnal = -
Kolahoratif Sains R

e 4
e-ISSN : 2623-2022 "\

<

V
I *

Homepage Journal: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS

Rekonstruksi Historis Pokok-Pokok Ajaran Ahmadiyah

Historical Reconstruction of the Main Principles of Ahmadiyya Teachings

Ratna', Indo Santalia%, agus masykur?

"Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, ratnareza05022016@gmail.com
2Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, indosantalia@uin-alauddin.ac.id
3Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, agusmasykur1973@gmail.com
*Corresponding Author: E-mail: ratnareza05022016@gmail.com

Artikel Penelitian

Article History:
Received: 25 Nov, 2025
Revised: 25 Dec, 2025
Accepted: 19 Jan, 2026

Kata Kunci:
Ahmadiyah

Mirza Ghulam Ahmad
Pemikiran Islam

Keywords:
Ahmadiyah
Mirza Ghulam Ahmad

Islamic Thought

DOI: 10.56338/jks.v9i1.9570

ABSTRAK

Jurnal ini mengkaji tentang asal usul gerakan Ahmadiyah dan ajaran intinya dari
perspektif historis-teologis. Ahmadiyah muncul di India pada akhir abad ke-19,
periode kritis di mana umat Muslim mengalami kemunduran politik setelah
runtuhnya Kekaisaran Mughal, menghadapi tekanan dari aktivitas misionaris
Kristen, dan bergulat dengan modernitas kolonial. Konteks sosial-politik yang rapuh
ini membentuk respons Mirza Ghulam Ahmad, pendiri Ahmadiyah, yang
menawarkan pembaharuan spiritual dan intelektual. Studi ini berpendapat bahwa
doktrin inti Ahmadiyah terkait erat dengan kondisi zamannya. Melalui analisis isi
dari sumber primer dan sekunder, artikel ini mengidentifikasi dua aspek kunci:
pertama, analisis kontekstual latar belakang munculnya Ahmadiyah sebagai reaksi
terhadap kolonialisme, Kristenisasi, dan fragmentasi internal umat Muslim di India;
Kedua, studi ini meneliti tujuh ajaran teologisnya yang paling kontroversial,
terutama interpretasi tentang Nabi Penutup, klaim Mirza Ghulam Ahmad sebagai
Mesias dan Mahdi yang Dijanjikan, konsep jihad damai, dan kepercayaan pada
kematian Yesus (saw). Studi ini menyimpulkan bahwa Ahmadiyah merupakan upaya
untuk menafsirkan kembali Islam secara radikal untuk mengatasi tantangan zaman
modern, tetapi sekaligus menciptakan perdebatan teologis yang mendalam tentang
makna dengan Islam arus utama, menjadikannya salah satu gerakan paling

kontroversial dalam sejarah Islam modern.
ABSTRACT

This paper examines the origins of the Ahmadiyya movement and its core teachings
from a historical-theological perspective. The Ahmadiyya movement emerged in
India in the late 19th century, a critical period in which Muslims experienced
political decline following the collapse of the Mughal Empire, faced pressure from
Christian missionary activity, and grappled with colonial modernity. This fragile
socio-political context shaped the response of Mirza Ghulam Ahmad, the founder of
the Ahmadiyya movement, who offered spiritual and intellectual renewal. This study
argues that the core doctrines of the Ahmadiyya movement are closely related to the
conditions of his time. Through content analysis of primary and secondary sources,
this article identifies two key aspects: first, a contextual analysis of the background
to the emergence of the Ahmadiyya movement as a reaction to colonialism,
Christianization, and the internal fragmentation of Muslims in India; second, it
examines seven of its most controversial theological teachings, particularly the

616


https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS
mailto:ratnareza05022016@gmail.com
mailto:indosantalia@uin-alauddin.ac.id
mailto:agusmasykur1973@gmail.com

Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 616-623 617

interpretation of the Seal of Prophets, Mirza Ghulam Ahmad's claim to be the
Promised Messiah and Mahdi, the concept of peaceful jihad, and belief in the death
of Jesus (peace be upon him). This study concludes that Ahmadiyya is an attempt to
radically reinterpret Islam to address the challenges of the modern age, but at the
same time creates a deep theological debate about its meaning with mainstream
Islam, making it one of the most controversial movements in modern Islamic history.

PENDAHULUAN

Gerakan Ahmadiyah muncul di India pada akhir abad ke-19, saat itu berada di bawah
kekuasaan kolonial Inggris (Ayn-e-Yaqin, Faisal, dan Mahboob, 2022). Periode ini sangat
penting dalam sejarah Muslim, karena umat Muslim mengalami kemunduran di hampir setiap
aspek kehidupan: politik, ekonomi, sosial, dan spiritual (Wahyouni, 2023). Kekalahan politik
umat Muslim, khususnya setelah runtuhnya kekuasaan Mughal, menyebabkan melemahnya
komunitas Muslim dan kurangnya kepemimpinan yang kuat (Fahroozzi, 2021). Dalam
konteks ini, berbagai gerakan reformis (kebangkitan) muncul untuk membangkitkan kembali
semangat keagamaan dan intelektual (Rahman, 2021). Gerakan Ahmadiyah adalah salah satu
gerakan tersebut, yang didirikan oleh Mirza Ghulam Ahmad di Qadian, Punjab, pada tahun
1889 (Maulana, 2024).

Kemunculan gerakan Ahmadiyah tidak dapat dipisahkan dari konteks sosial dan
keagamaan pada era tersebut. Komunitas Muslim pada waktu itu menghadapi tantangan
signifikan, termasuk modernitas Barat, penyebaran agama Kristen melalui lembaga
pendidikan, dan perdebatan internal mengenai interpretasi ajaran Islam (Saputra, 2020).
Banyak cendekiawan dan pemikir Muslim mencari solusi untuk tantangan-tantangan ini
(Nogroho, 2022). Mirza Ghulam Ahmad menyampaikan ide-idenya melalui tulisan dan
pidatonya, menekankan pembaharuan spiritual, perdamaian, penolakan kekerasan, dan
pentingnya rasionalitas dan etika dalam agama (Hidayat, 2022).

Gerakan Ahmadiyah menyebar dengan cepat karena pendekatannya yang baru
terhadap beberapa isu keagamaan, termasuk interpretasi tentang kedatangan Yesus Kristus,
konsep jihad, dan status kenabian (Pratama, 2023). Namun, ajarannya, khususnya keyakinan
bahwa Mirza Ghulam Ahmad adalah Mesias yang Dijanjikan dan Mahdi, bersama dengan
interpretasi tertentu tentang Nabi Terakhir, memicu kontroversi yang cukup besar di kalangan
Muslim, baik di India maupun di seluruh dunia Muslim (Karim, 2021). Pandangan yang
berbeda ini menjadikan Ahmadiyah sebagai salah satu gerakan keagamaan dan sejarah Islam
kontemporer yang paling banyak diperdebatkan (Susanto, 2023).

Secara internal, Ahmadiyah menegaskan bahwa gerakannya muncul untuk
memperbaiki masyarakat, membangun perdamaian, mempromosikan kasih sayang, dan
menghidupkan kembali ajaran Islam sesuai dengan pemahamannya sendiri (Jamil, 2023).
Gerakan ini juga menekankan pentingnya pendidikan, kemajuan ilmiah, dialog antaragama,
dan penolakan kekerasan dalam segala bentuknya (Sari, 2022). Namun, sebagian besar ulama
Muslim dan lembaga keagamaan menolak beberapa ajaran Ahmadiyah, khususnya yang
berkaitan dengan konsep kenabian (Fatouni, 2023). Hal ini menyebabkan Ahmadiyah
mengadopsi posisi teologis yang berbeda dari mayoritas Muslim (Kurniawan, 2024).

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



618

Dalam konteks akademis, studi tentang Ahmadiyah sangat penting karena
menawarkan gambaran komprehensif tentang dinamika pemikiran Islam selama periode
kolonial dan modern (Sitiawan, 2022). Keberadaannya juga membuka pintu diskusi tentang
bagaimana masyarakat Muslim menafsirkan teks-teks keagamaan dalam terang realitas
kontemporer, bagaimana gerakan keagamaan menanggapi modernitas, dan bagaimana
perbedaan teologis dapat berdampak sosial dalam masyarakat (Muzakki, 2021). Oleh karena
itu, mempelajari Ahmadiyah relevan untuk memperkaya pemahaman kita tentang pluralisme
intelektual dalam Islam dan dinamika perkembangan gerakan keagamaan di dunia Muslim.

HASIL DAN DISKUSI
Latar Belakang Munculnya Gerakan Ahmadiyah

Kemunculan gerakan Ahmadiyah pada akhir abad ke-19 tidak dapat dilepaskan dari
kondisi sosial, politik, dan keagamaan umat Islam di India pada masa kolonial Inggris
(Wahyuni, 2023). Pada periode tersebut, umat Islam mengalami kemunduran yang cukup
signifikan dalam berbagai bidang kehidupan setelah runtuhnya Imperium Mughal
(Fahrurrozi, 2021). Kejatuhan kekuasaan politik Muslim di India menyebabkan hilangnya
otoritas keagamaan, kecerdasan kolektif, serta kepercayaan diri umat (Setiawan, 2022).
Banyak sejarawan menilai bahwa posisi umat Islam dalam struktur sosial kolonial
terpinggirkan, sehingga muncul kebutuhan untuk melakukan pembaruan pemikiran dan
revitalisasi ajaran Islam (Rohman, 2021). Dalam konteks inilah Mirza Ghulam Ahmad
kemudian tampil dan mendeklarasikan gerakan Ahmadiyah pada tahun 1889 di Qadian,
Punjab (Maulana, 2024).

Di samping itu, situasi keagamaan di India pada masa tersebut ditandai dengan
meningkatnya aktivitas misionaris Kristen yang secara agresif melakukan debat teologis
dengan umat Islam (Saputra, 2020). Para misionaris, seperti Karl Pfander dan kolega-
koleganya, menggunakan pendekatan rasional, pendidikan modern, serta penerbitan literatur
untuk menyebarkan ajarannya. Umat Islam, yang secara intelektual berada dalam posisi
lemah, tidak selalu mampu memberikan respons memadai. Mirza Ghulam Ahmad
memandang kondisi ini sebagai ancaman serius terhadap keyakinan umat. Salah satu
karyanya yang monumental, Barahin-e-Ahmadiyya, ditulis sebagai bentuk pembelaan
terhadap Islam dengan argumentasi yang menurutnya lebih rasional dan komprehensif
daripada yang ditawarkan ulama-ulama pada masanya (Hidayat, 2022). Inilah yang menjadi
salah satu landasan awal munculnya gerakan Ahmadiyah.

Selain tekanan eksternal, umat Islam India juga mengalami perpecahan internal akibat
perbedaan pemikiran dan mazhab (Nugroho, 2022). Munculnya berbagai gerakan reformis
seperti Deobandi, Aligarh Movement, dan Ahl-i Hadith menunjukkan adanya dinamika
pembaruan pemikiran di kalangan Muslim. Setiap gerakan menawarkan konsep modernitas
Islam versi mereka masing-masing. Gerakan Ahmadiyah kemudian hadir sebagai salah satu
respons terhadap kondisi ini, namun dengan pendekatan yang berbeda, yaitu menekankan
pembaruan spiritual, moral, dan intelektual yang dipadukan dengan klaim-klaim keagamaan
tentang kedatangan Mesias dan Imam Mahdi (Jamil, 2023). Bagi Mirza Ghulam Ahmad,

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 616-623 619

zaman kolonial adalah masa yang penuh dekadensi moral dan kebingungan religius yang
membutuhkan figur pembaharu untuk memulihkannya.

Modernitas yang dibawa oleh kolonial Inggris juga memunculkan pertanyaan baru
dalam pemikiran Islam terkait otoritas keagamaan, penafsiran terhadap teks suci, dan posisi
Islam dalam dunia yang semakin dikuasai sains dan rasionalitas (Susanto, 2023). Banyak
umat Islam kebingungan menghadapi perkembangan ilmu pengetahuan Barat yang dianggap
mengancam otoritas tradisional ulama. Mirza Ghulam Ahmad memanfaatkan momentum ini
dengan menawarkan interpretasi baru terhadap sejumlah doktrin Islam agar tetap relevan
dengan perkembangan zaman. Misalnya, konsep jihad ia tafsirkan bukan lagi sebagai perang
fisik, tetapi sebagai perjuangan moral dan intelektual, sesuai dengan kondisi dunia modern
(Pratama, 2023). Tafsir ini dianggap kontroversial oleh sebagian besar ulama, tetapi diterima
oleh pengikutnya sebagai bentuk pembaruan yang relevan dengan konteks kolonial.

Faktor lain yang melatarbelakangi munculnya Ahmadiyah adalah keyakinan Mirza
Ghulam Ahmad bahwa umat Islam membutuhkan figur mujaddid (pembaharu) yang datang
setiap seratus tahun untuk memperbarui agamanya, sebagaimana konsep yang dinisbatkan
dalam hadis (Karim, 2021). Ia kemudian mengklaim bahwa dirinya adalah pembaharu
tersebut, bahkan lebih jauh lagi menyatakan bahwa ia adalah Masih Mau ‘ud (Mesias yang
dijanjikan) dan Imam Mahdi. Klaim-klaim inilah yang kemudian memicu kontroversi besar
di dunia Islam, karena mayoritas ulama berpendapat bahwa imam Mahdi dan turunnya Nabi
Isa AS merupakan peristiwa eskatologis yang tidak dapat diwakilkan kepada tokoh baru
(Fatoni, 2023). Hal ini menyebabkan Ahmadiyah dipandang berbeda secara teologis dari arus
utama Islam (Kurniawan, 2024).

Seiring perkembangan gerakan ini, Ahmadiyah membangun struktur organisasi yang
ketat, sistem khilafah internal, serta jaringan internasional yang menjadikannya salah satu
gerakan keagamaan modern paling terorganisir (Muzakki, 2021). Meskipun kontroversial,
Ahmadiyah berperan besar dalam gerakan intelektual dan dakwah global melalui
penerjemahan Al-Qur’an, misi dakwah ke Eropa dan Afrika, dan publikasi ilmu (Sari, 2022).
Di banyak negara, termasuk Indonesia, keberadaan Ahmadiyah memunculkan perdebatan
panjang terkait batas-batas ortodoksi Islam. Karena itu, memahami latar belakang munculnya
Ahmadiyah penting untuk melihat dinamika pemikiran Islam modern, hubungan agama
dengan kolonialisme, serta perkembangan gerakan-gerakan keagamaan di dunia Muslim
kontemporer (Ramadhani, 2023; Hakim, 2024).

Pokok-Pokok Ajaran Ahmadiyah

Gerakan Ahmadiyah memiliki sejumlah doktrin dan ajaran khas yang
membedakannya dari pemahaman Islam arus utama (Yaqin, Faisyal, & Mahbub, 2022).
Ajaran-ajaran ini terutama bersumber dari penafsiran Mirza Ghulam Ahmad terhadap Al-
Qur’an, hadis, serta pengalaman spiritualnya (Hidayat, 2022). Berikut merupakan pokok-
pokok ajaran Ahmadiyah yang paling utama:

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



620

Kepercayaan tentang Kenabian dan Khatamun Nabiyyin

Salah satu doktrin terpenting dalam Ahmadiyah adalah penafsiran khusus terhadap
konsep khatam an-nabiyyin (Karim, 2021). Ahmadiyah (khususnya kelompok Qadian)
meyakini bahwa Nabi Muhammad SAW adalah penutup para nabi dalam makna “yang paling
sempurna dan paling agung,” tetapi tidak menutup kemungkinan adanya nabi setelah beliau
selama nabi tersebut tidak membawa syariat baru (Fatoni, 2023). Mereka memandang Mirza
Ghulam Ahmad sebagai nabi non-syari’ah yang berfungsi sebagai pembaharu rohani.
Pandangan ini berbeda dengan mayoritas ulama Islam yang menafsirkan khatam an-
nabiyyin sebagai penegasan bahwa kenabian telah berakhir secara mutlak pada Nabi
Muhammad SAW (Kurniawan, 2024).

Doktrin Masih Mau‘ud dan Imam Mahdi

Ahmadiyah mengajarkan bahwa sosok Al-Masih dan Imam Mahdi yang dijanjikan bukanlah
Nabi Isa AS secara fisik, tetapi seseorang yang muncul dengan sifat dan misinya (Pratama,
2023). Mereka percaya bahwa Mirza Ghulam Ahmad merupakan perwujudan Mesias yang
dijanjikan (Masih Mau ‘ud) sekaligus Imam Mahdi, yang datang untuk memperbarui moral
umat manusia dan menegakkan kedamaian (Jamil, 2023). Menurut Ahmadiyah, kedatangan
Mesias dan Mahdi tidak bersifat fisik atau mujizat, tetapi berupa kedatangan seorang
pemimpin spiritual yang menyatukan umat.

Konsep Jihad sebagai Perjuangan Damai

Dalam ajaran Ahmadiyah, jihad tidak lagi dipahami sebagai peperangan fisik kecuali
dalam kondisi mempertahankan diri (Pratama, 2023). Mereka lebih menekankan jihad bil-
qalam (jihad dengan pena), jihad bil-lisan (dakwah), dan jihad bil-akhlaq (perbaikan moral).
Ahmadiyah berpendapat bahwa pada zaman modern—khususnya selama masa kolonial—
jihad yang relevan adalah jihad intelektual untuk memperbaiki pemikiran umat dan
membantah argumen misionaris non-Muslim (Saputra, 2020). Ajaran ini menjadi salah satu
pembeda paling mencolok antara Ahmadiyah dan kelompok Muslim tradisional pada masa
itu.

Penafsiran Khusus terhadap Al-Qur’an dan Hadis

Ahmadiyah memiliki metode penafsiran sendiri terhadap sejumlah ayat dan hadis,
terutama yang berkaitan dengan: (a) keberadaan Isa AS (yang menurut mereka sudah wafat
secara biologis), (b) tanda-tanda akhir zaman, (c) konsep kenabian, (d) jihad, (e) mujizat para
nabi, dan (f) misi pembaruan agama (Hidayat, 2022; Pratama, 2023). Penafsiran ini
didasarkan pada pendekatan rasional, spiritual, dan pemaknaan metaforis terhadap sejumlah
nash.

Sistem Khilafah Ahmadiyah

Setelah wafatnya Mirza Ghulam Ahmad pada tahun 1908, para pengikutnya
mendirikan sistem kepemimpinan spiritual yang disebut Khilafah Ahmadiyah (Muzakki,

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 616-623 621

2021). Khalifah dipandang sebagai penerus rohani Mirza Ghulam Ahmad, pembimbing umat,
serta penjaga kesucian ajaran Ahmadiyah. Khilafah ini terus berlanjut hingga saat ini dan
menjadi salah satu identitas organisasi Ahmadiyah Qadian.

Kewafatan Nabi Isa AS

Ahmadiyah meyakini bahwa Nabi Isa AS telah wafat secara wajar, bukan diangkat ke
langit secara fisik (Pratama, 2023). Mereka menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an yang
berhubungan dengan Isa secara metaforis atau historis. Menurut mereka, Isa AS wafat setelah
dakwahnya dan tidak akan turun kembali dalam bentuk fisik. Kedatangan “Isa” menurut

Ahmadiyah dipahami sebagai metafora spiritual yang diwujudkan melalui sosok Mirza
Ghulam Ahmad (Karim, 2021).

Ajaran Etika dan Pembaruan Spiritual

Ahmadiyah menekankan kedisiplinan moral, pembinaan akhlak, penolakan terhadap
kekerasan, kepatuhan pada aturan organisasi, dan penyucian jiwa melalui ibadah dan dakwah
(Jamil, 2023; Sari, 2022). Mereka melihat agama sebagai sarana perbaikan diri dan
masyarakat, serta aktif mempromosikan pendidikan, sains, dan dialog antaragama sebagai
bagian dari tanggung jawab keagamaan.

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis, dapat disimpulkan bahwa Gerakan Ahmadiyah muncul sebagai
respons terhadap kemunduran umat Islam India di bawah kolonialisme Inggris dan tantangan
modernitas, dengan menawarkan reinterpretasi teologis yang radikal, terutama terkait konsep
kenabian, eskatologi (klaim Mirza Ghulam Ahmad sebagai Masih Mau’ud dan Imam Mahdi),
serta jithad yang damai. Doktrin-doktrin khas inilah yang membedakannya dari Islam arus
utama dan memicu kontroversi teologis yang berkelanjutan. Meski demikian, Ahmadiyah
berkembang menjadi gerakan yang terorganisir dengan penekanan pada etika, pendidikan,
dan dakwah global. Kajian terhadap Ahmadiyah penting secara akademis karena memberikan
lensa untuk memahami dinamika pemikiran Islam modern, negosiasi antara tradisi dan
perubahan, serta kompleksitas pluralisme dalam tubuh umat Islam.

KETERBATASAN

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu diakui. Pertama, studi ini bersifat
deskriptif dan analitis, mengandalkan tinjauan pustaka dan karenanya sangat bergantung pada
ketersediaan dan keandalan sumber sekunder, seperti jurnal dan buku. Studi ini tidak menggunakan
metode kerja lapangan seperti observasi partisipan, wawancara mendalam dengan tokoh atau anggota
Ahmadiyah, atau kuesioner. Oleh karena itu, data yang dihasilkan tidak sepenuhnya mencerminkan
dinamika internal, persepsi, dan pengalaman aktual komunitas Ahmadiyah di tingkat akar rumput.
Kedua, penelitian ini terutama berfokus pada aspek historis dan doktrinal, yang mengurangi analisis
pengaruh sosial dan politik kontemporer, respons negara, dan dinamika hubungan antara komunitas
Ahmadiyah dan masyarakat arus utama di berbagai wilayah (terutama di Indonesia). Ketiga, terdapat
bias dalam sumber karena literatur yang tersedia seringkali berasal dari perspektif tertentu—baik yang
mendukung, kritis, atau akademis—dan oleh karena itu mungkin tidak sepenuhnya mewakili suara

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



622

dan narasi otentik dalam komunitas Ahmadiyah itu sendiri. Terakhir, studi ini tidak melakukan
analisis perbandingan mendalam antara Ahmadiyah dan gerakan kebangkitan Islam lainnya pada
periode yang sama, sehingga peluang untuk memahami posisi unik Ahmadiyah dalam peta global
gerakan keagamaan masih terbuka untuk pengembangan lebih lanjut.

DAFTAR PUSTAKA
Fahrurrozi, M. (2021). Dampak Runtuhnya Mughal terhadap Konfigurasi Sosial-Politik
Muslim India. Journal of Islamic Civilization, 5(1), 45-60.

Fatoni, A. (2023). Penolakan Majelis Ulama Indonesia (MUI) terhadap Ajaran Kenabian
Ahmadiyah. Asy-Syari'ah: Jurnal Hukum Islam, 25(1), 112-128.

Hakim, L. (2024). Urgensi Kajian Komprehensif terhadap Sejarah dan Doktrin
Ahmadiyah. Jurnal Riset Agama, 3(1), 1-15.

Hidayat, R. (2022). Gagasan Pembaruan Spiritual dan Moral Mirza Ghulam Ahmad dalam
Kitab Barahin-e-Ahmadiyya. Jurnal Theologia, 33(2), 201-220.

Jamil, M. (2023). Narasi Internal Ahmadiyah: Ishlah, Perdamaian, dan Revitalisasi
Agama. Jurnal Sosiologi Agama, 17(1), 55-72.

Karim, A. (2021). Kontroversi Teologis Klaim Kenabian dalam Gerakan Ahmadiyah. A4/-
Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum, 19(2), 134-152.

Kurniawan, A. (2024). Status Teologis Ahmadiyah dalam Perspektif Sunni: Sebuah Analisis
Perbandingan. Jurnal Teologi Islam, 4(1), 45-62.

Maulana, 1. (2024). Mirza Ghulam Ahmad dan Deklarasi Ahmadiyah di Qadian: Analisis
Historiografis. Jurnal Kajian Sejarah dan Budaya, 18(2), 123-140.

Muzakki, A. (2021). Dampak Sosial dari Kontroversi Teologis: Studi Kasus Komunitas
Ahmadiyah di Indonesia. Jurnal Sosiologi Agama Indonesia, 2(1), 89-102.

Nugroho, B. (2022). Respon Ulama India terhadap Modernitas dan Kolonialisme
Barat. Jurnal Ulumuna: Studi Keislaman, 26(1), 155-175.

Pratama, R. (2023). Reinterpretasi Jihad dan Eskatologi dalam Doktrin Ahmadiyah. Jurnal
Studi Al-Qur'an dan Tafsir, 8(1), 67-85.

Ramadhani, R. (2023). Pluralitas Pemikiran dan Gerakan Keagamaan dalam Studi
Islam. Jurnal llmu Agama, 19(2), 201-220.

Rohman, A. (2021). Genealogi Gerakan Tajdid dalam Islam Modern. A/-Tahrir: Jurnal
Pemikiran Islam, 21(2), 312-330.

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 616-623 623

Saputra, A. (2020). Misi Kristen dan Debat Teologis sebagai Pemicu Kebangkitan Gerakan
Islam di India. Religi: Jurnal Studi Agama-Agama, 16(1), 78-95.

Sari, I. (2022). Komitmen Ahmadiyah terhadap Pendidikan, Sains, dan Dialog Lintas
Agama. Journal of Islamic Education, 28(2), 233-250.

Setiawan, E. (2022). Ahmadiyah sebagai Cermin Dinamika Pemikiran Islam Era
Kolonial. Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 7(1), 77-95.

Susanto, E. (2023). Ahmadiyah dalam Wacana Studi Islam Kontemporer. Jurnal Pemikiran
Islam, 27(1), 98-115.

Wahyuni, S. (2023). Krisis dan Respons: Gerakan Pembaruan Islam di India Abad ke-
19. Jurnal Islamika: Jurnal lImu-Iimu Keislaman, 22(1), 89-110.

Yaqin, A., Faisyal, M., & Mahbub, M. (2022). Gerakan Ahmadiyah dalam Lintasan Sejarah
Pemikiran Islam Modern. Jurnal Lektur Keagamaan, 20(2), 247-270.

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



