
 
       Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 616-623 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

         Homepage Journal: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS   

 

 

616 

 

 Rekonstruksi Historis Pokok-Pokok Ajaran Ahmadiyah 
 

Historical Reconstruction of the Main Principles of Ahmadiyya Teachings  
 

Ratna1, Indo Santalia2, agus masykur3 
1Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, ratnareza05022016@gmail.com  
2Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, indosantalia@uin-alauddin.ac.id 
3Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, agusmasykur1973@gmail.com 

 *Corresponding Author: E-mail: ratnareza05022016@gmail.com 

Artikel Penelitian 
 

Article History: 

Received: 25 Nov, 2025 

Revised: 25 Dec, 2025 

Accepted: 19 Jan, 2026 

 

Kata Kunci: 
Ahmadiyah 

 Mirza Ghulam Ahmad 

Pemikiran Islam 

 
Keywords:  
Ahmadiyah 

Mirza Ghulam Ahmad 

Islamic Thought 

 
DOI: 10.56338/jks.v9i1.9570 

  

 ABSTRAK  
 

Jurnal ini mengkaji tentang asal usul gerakan Ahmadiyah dan ajaran intinya dari 

perspektif historis-teologis. Ahmadiyah muncul di India pada akhir abad ke-19, 

periode kritis di mana umat Muslim mengalami kemunduran politik setelah 

runtuhnya Kekaisaran Mughal, menghadapi tekanan dari aktivitas misionaris 

Kristen, dan bergulat dengan modernitas kolonial. Konteks sosial-politik yang rapuh 

ini membentuk respons Mirza Ghulam Ahmad, pendiri Ahmadiyah, yang 

menawarkan pembaharuan spiritual dan intelektual. Studi ini berpendapat bahwa 

doktrin inti Ahmadiyah terkait erat dengan kondisi zamannya. Melalui analisis isi 

dari sumber primer dan sekunder, artikel ini mengidentifikasi dua aspek kunci: 

pertama, analisis kontekstual latar belakang munculnya Ahmadiyah sebagai reaksi 

terhadap kolonialisme, Kristenisasi, dan fragmentasi internal umat Muslim di India; 

Kedua, studi ini meneliti tujuh ajaran teologisnya yang paling kontroversial, 

terutama interpretasi tentang Nabi Penutup, klaim Mirza Ghulam Ahmad sebagai 

Mesias dan Mahdi yang Dijanjikan, konsep jihad damai, dan kepercayaan pada 

kematian Yesus (saw). Studi ini menyimpulkan bahwa Ahmadiyah merupakan upaya 

untuk menafsirkan kembali Islam secara radikal untuk mengatasi tantangan zaman 

modern, tetapi sekaligus menciptakan perdebatan teologis yang mendalam tentang 

makna dengan Islam arus utama, menjadikannya salah satu gerakan paling 

kontroversial dalam sejarah Islam modern. 

 ABSTRACT  

 

This paper examines the origins of the Ahmadiyya movement and its core teachings 

from a historical-theological perspective. The Ahmadiyya movement emerged in 

India in the late 19th century, a critical period in which Muslims experienced 

political decline following the collapse of the Mughal Empire, faced pressure from 

Christian missionary activity, and grappled with colonial modernity. This fragile 

socio-political context shaped the response of Mirza Ghulam Ahmad, the founder of 

the Ahmadiyya movement, who offered spiritual and intellectual renewal. This study 

argues that the core doctrines of the Ahmadiyya movement are closely related to the 

conditions of his time. Through content analysis of primary and secondary sources, 

this article identifies two key aspects: first, a contextual analysis of the background 

to the emergence of the Ahmadiyya movement as a reaction to colonialism, 

Christianization, and the internal fragmentation of Muslims in India; second, it 

examines seven of its most controversial theological teachings, particularly the 

https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS
mailto:ratnareza05022016@gmail.com
mailto:indosantalia@uin-alauddin.ac.id
mailto:agusmasykur1973@gmail.com


Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 616-623   617 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

interpretation of the Seal of Prophets, Mirza Ghulam Ahmad's claim to be the 

Promised Messiah and Mahdi, the concept of peaceful jihad, and belief in the death 

of Jesus (peace be upon him). This study concludes that Ahmadiyya is an attempt to 

radically reinterpret Islam to address the challenges of the modern age, but at the 

same time creates a deep theological debate about its meaning with mainstream 

Islam, making it one of the most controversial movements in modern Islamic history. 

 

PENDAHULUAN 

Gerakan Ahmadiyah muncul di India pada akhir abad ke-19, saat itu berada di bawah 

kekuasaan kolonial Inggris (Ayn-e-Yaqin, Faisal, dan Mahboob, 2022). Periode ini sangat 

penting dalam sejarah Muslim, karena umat Muslim mengalami kemunduran di hampir setiap 

aspek kehidupan: politik, ekonomi, sosial, dan spiritual (Wahyouni, 2023). Kekalahan politik 

umat Muslim, khususnya setelah runtuhnya kekuasaan Mughal, menyebabkan melemahnya 

komunitas Muslim dan kurangnya kepemimpinan yang kuat (Fahroozzi, 2021). Dalam 

konteks ini, berbagai gerakan reformis (kebangkitan) muncul untuk membangkitkan kembali 

semangat keagamaan dan intelektual (Rahman, 2021). Gerakan Ahmadiyah adalah salah satu 

gerakan tersebut, yang didirikan oleh Mirza Ghulam Ahmad di Qadian, Punjab, pada tahun 

1889 (Maulana, 2024). 

 

Kemunculan gerakan Ahmadiyah tidak dapat dipisahkan dari konteks sosial dan 

keagamaan pada era tersebut. Komunitas Muslim pada waktu itu menghadapi tantangan 

signifikan, termasuk modernitas Barat, penyebaran agama Kristen melalui lembaga 

pendidikan, dan perdebatan internal mengenai interpretasi ajaran Islam (Saputra, 2020). 

Banyak cendekiawan dan pemikir Muslim mencari solusi untuk tantangan-tantangan ini 

(Nogroho, 2022). Mirza Ghulam Ahmad menyampaikan ide-idenya melalui tulisan dan 

pidatonya, menekankan pembaharuan spiritual, perdamaian, penolakan kekerasan, dan 

pentingnya rasionalitas dan etika dalam agama (Hidayat, 2022). 

 

Gerakan Ahmadiyah menyebar dengan cepat karena pendekatannya yang baru 

terhadap beberapa isu keagamaan, termasuk interpretasi tentang kedatangan Yesus Kristus, 

konsep jihad, dan status kenabian (Pratama, 2023). Namun, ajarannya, khususnya keyakinan 

bahwa Mirza Ghulam Ahmad adalah Mesias yang Dijanjikan dan Mahdi, bersama dengan 

interpretasi tertentu tentang Nabi Terakhir, memicu kontroversi yang cukup besar di kalangan 

Muslim, baik di India maupun di seluruh dunia Muslim (Karim, 2021). Pandangan yang 

berbeda ini menjadikan Ahmadiyah sebagai salah satu gerakan keagamaan dan sejarah Islam 

kontemporer yang paling banyak diperdebatkan (Susanto, 2023). 

 

Secara internal, Ahmadiyah menegaskan bahwa gerakannya muncul untuk 

memperbaiki masyarakat, membangun perdamaian, mempromosikan kasih sayang, dan 

menghidupkan kembali ajaran Islam sesuai dengan pemahamannya sendiri (Jamil, 2023). 

Gerakan ini juga menekankan pentingnya pendidikan, kemajuan ilmiah, dialog antaragama, 

dan penolakan kekerasan dalam segala bentuknya (Sari, 2022). Namun, sebagian besar ulama 

Muslim dan lembaga keagamaan menolak beberapa ajaran Ahmadiyah, khususnya yang 

berkaitan dengan konsep kenabian (Fatouni, 2023). Hal ini menyebabkan Ahmadiyah 

mengadopsi posisi teologis yang berbeda dari mayoritas Muslim (Kurniawan, 2024). 



618  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

Dalam konteks akademis, studi tentang Ahmadiyah sangat penting karena 

menawarkan gambaran komprehensif tentang dinamika pemikiran Islam selama periode 

kolonial dan modern (Sitiawan, 2022). Keberadaannya juga membuka pintu diskusi tentang 

bagaimana masyarakat Muslim menafsirkan teks-teks keagamaan dalam terang realitas 

kontemporer, bagaimana gerakan keagamaan menanggapi modernitas, dan bagaimana 

perbedaan teologis dapat berdampak sosial dalam masyarakat (Muzakki, 2021). Oleh karena 

itu, mempelajari Ahmadiyah relevan untuk memperkaya pemahaman kita tentang pluralisme 

intelektual dalam Islam dan dinamika perkembangan gerakan keagamaan di dunia Muslim. 
 

HASIL DAN DISKUSI 

Latar Belakang Munculnya Gerakan Ahmadiyah 

Kemunculan gerakan Ahmadiyah pada akhir abad ke-19 tidak dapat dilepaskan dari 

kondisi sosial, politik, dan keagamaan umat Islam di India pada masa kolonial Inggris 

(Wahyuni, 2023). Pada periode tersebut, umat Islam mengalami kemunduran yang cukup 

signifikan dalam berbagai bidang kehidupan setelah runtuhnya Imperium Mughal 

(Fahrurrozi, 2021). Kejatuhan kekuasaan politik Muslim di India menyebabkan hilangnya 

otoritas keagamaan, kecerdasan kolektif, serta kepercayaan diri umat (Setiawan, 2022). 

Banyak sejarawan menilai bahwa posisi umat Islam dalam struktur sosial kolonial 

terpinggirkan, sehingga muncul kebutuhan untuk melakukan pembaruan pemikiran dan 

revitalisasi ajaran Islam (Rohman, 2021). Dalam konteks inilah Mirza Ghulam Ahmad 

kemudian tampil dan mendeklarasikan gerakan Ahmadiyah pada tahun 1889 di Qadian, 

Punjab (Maulana, 2024). 

Di samping itu, situasi keagamaan di India pada masa tersebut ditandai dengan 

meningkatnya aktivitas misionaris Kristen yang secara agresif melakukan debat teologis 

dengan umat Islam (Saputra, 2020). Para misionaris, seperti Karl Pfander dan kolega-

koleganya, menggunakan pendekatan rasional, pendidikan modern, serta penerbitan literatur 

untuk menyebarkan ajarannya. Umat Islam, yang secara intelektual berada dalam posisi 

lemah, tidak selalu mampu memberikan respons memadai. Mirza Ghulam Ahmad 

memandang kondisi ini sebagai ancaman serius terhadap keyakinan umat. Salah satu 

karyanya yang monumental, Barahin-e-Ahmadiyya, ditulis sebagai bentuk pembelaan 

terhadap Islam dengan argumentasi yang menurutnya lebih rasional dan komprehensif 

daripada yang ditawarkan ulama-ulama pada masanya (Hidayat, 2022). Inilah yang menjadi 

salah satu landasan awal munculnya gerakan Ahmadiyah. 

Selain tekanan eksternal, umat Islam India juga mengalami perpecahan internal akibat 

perbedaan pemikiran dan mazhab (Nugroho, 2022). Munculnya berbagai gerakan reformis 

seperti Deobandi, Aligarh Movement, dan Ahl-i Hadith menunjukkan adanya dinamika 

pembaruan pemikiran di kalangan Muslim. Setiap gerakan menawarkan konsep modernitas 

Islam versi mereka masing-masing. Gerakan Ahmadiyah kemudian hadir sebagai salah satu 

respons terhadap kondisi ini, namun dengan pendekatan yang berbeda, yaitu menekankan 

pembaruan spiritual, moral, dan intelektual yang dipadukan dengan klaim-klaim keagamaan 

tentang kedatangan Mesias dan Imam Mahdi (Jamil, 2023). Bagi Mirza Ghulam Ahmad, 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 616-623   619 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

zaman kolonial adalah masa yang penuh dekadensi moral dan kebingungan religius yang 

membutuhkan figur pembaharu untuk memulihkannya. 

Modernitas yang dibawa oleh kolonial Inggris juga memunculkan pertanyaan baru 

dalam pemikiran Islam terkait otoritas keagamaan, penafsiran terhadap teks suci, dan posisi 

Islam dalam dunia yang semakin dikuasai sains dan rasionalitas (Susanto, 2023). Banyak 

umat Islam kebingungan menghadapi perkembangan ilmu pengetahuan Barat yang dianggap 

mengancam otoritas tradisional ulama. Mirza Ghulam Ahmad memanfaatkan momentum ini 

dengan menawarkan interpretasi baru terhadap sejumlah doktrin Islam agar tetap relevan 

dengan perkembangan zaman. Misalnya, konsep jihad ia tafsirkan bukan lagi sebagai perang 

fisik, tetapi sebagai perjuangan moral dan intelektual, sesuai dengan kondisi dunia modern 

(Pratama, 2023). Tafsir ini dianggap kontroversial oleh sebagian besar ulama, tetapi diterima 

oleh pengikutnya sebagai bentuk pembaruan yang relevan dengan konteks kolonial. 

Faktor lain yang melatarbelakangi munculnya Ahmadiyah adalah keyakinan Mirza 

Ghulam Ahmad bahwa umat Islam membutuhkan figur mujaddid (pembaharu) yang datang 

setiap seratus tahun untuk memperbarui agamanya, sebagaimana konsep yang dinisbatkan 

dalam hadis (Karim, 2021). Ia kemudian mengklaim bahwa dirinya adalah pembaharu 

tersebut, bahkan lebih jauh lagi menyatakan bahwa ia adalah Masih Mau‘ud (Mesias yang 

dijanjikan) dan Imam Mahdi. Klaim-klaim inilah yang kemudian memicu kontroversi besar 

di dunia Islam, karena mayoritas ulama berpendapat bahwa imam Mahdi dan turunnya Nabi 

Isa AS merupakan peristiwa eskatologis yang tidak dapat diwakilkan kepada tokoh baru 

(Fatoni, 2023). Hal ini menyebabkan Ahmadiyah dipandang berbeda secara teologis dari arus 

utama Islam (Kurniawan, 2024). 

Seiring perkembangan gerakan ini, Ahmadiyah membangun struktur organisasi yang 

ketat, sistem khilafah internal, serta jaringan internasional yang menjadikannya salah satu 

gerakan keagamaan modern paling terorganisir (Muzakki, 2021). Meskipun kontroversial, 

Ahmadiyah berperan besar dalam gerakan intelektual dan dakwah global melalui 

penerjemahan Al-Qur’an, misi dakwah ke Eropa dan Afrika, dan publikasi ilmu (Sari, 2022). 

Di banyak negara, termasuk Indonesia, keberadaan Ahmadiyah memunculkan perdebatan 

panjang terkait batas-batas ortodoksi Islam. Karena itu, memahami latar belakang munculnya 

Ahmadiyah penting untuk melihat dinamika pemikiran Islam modern, hubungan agama 

dengan kolonialisme, serta perkembangan gerakan-gerakan keagamaan di dunia Muslim 

kontemporer (Ramadhani, 2023; Hakim, 2024). 

Pokok-Pokok Ajaran Ahmadiyah 

Gerakan Ahmadiyah memiliki sejumlah doktrin dan ajaran khas yang 

membedakannya dari pemahaman Islam arus utama (Yaqin, Faisyal, & Mahbub, 2022). 

Ajaran-ajaran ini terutama bersumber dari penafsiran Mirza Ghulam Ahmad terhadap Al-

Qur’an, hadis, serta pengalaman spiritualnya (Hidayat, 2022). Berikut merupakan pokok-

pokok ajaran Ahmadiyah yang paling utama: 



620  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

Kepercayaan tentang Kenabian dan Khatamun Nabiyyin 

Salah satu doktrin terpenting dalam Ahmadiyah adalah penafsiran khusus terhadap 

konsep khatam an-nabiyyin (Karim, 2021). Ahmadiyah (khususnya kelompok Qadian) 

meyakini bahwa Nabi Muhammad SAW adalah penutup para nabi dalam makna “yang paling 

sempurna dan paling agung,” tetapi tidak menutup kemungkinan adanya nabi setelah beliau 

selama nabi tersebut tidak membawa syariat baru (Fatoni, 2023). Mereka memandang Mirza 

Ghulam Ahmad sebagai nabi non-syari’ah yang berfungsi sebagai pembaharu rohani. 

Pandangan ini berbeda dengan mayoritas ulama Islam yang menafsirkan khatam an-

nabiyyin sebagai penegasan bahwa kenabian telah berakhir secara mutlak pada Nabi 

Muhammad SAW (Kurniawan, 2024). 

Doktrin Masih Mau‘ud dan Imam Mahdi 

Ahmadiyah mengajarkan bahwa sosok Al-Masih dan Imam Mahdi yang dijanjikan bukanlah 

Nabi Isa AS secara fisik, tetapi seseorang yang muncul dengan sifat dan misinya (Pratama, 

2023). Mereka percaya bahwa Mirza Ghulam Ahmad merupakan perwujudan Mesias yang 

dijanjikan (Masih Mau‘ud) sekaligus Imam Mahdi, yang datang untuk memperbarui moral 

umat manusia dan menegakkan kedamaian (Jamil, 2023). Menurut Ahmadiyah, kedatangan 

Mesias dan Mahdi tidak bersifat fisik atau mujizat, tetapi berupa kedatangan seorang 

pemimpin spiritual yang menyatukan umat. 

Konsep Jihad sebagai Perjuangan Damai 

Dalam ajaran Ahmadiyah, jihad tidak lagi dipahami sebagai peperangan fisik kecuali 

dalam kondisi mempertahankan diri (Pratama, 2023). Mereka lebih menekankan jihad bil-

qalam (jihad dengan pena), jihad bil-lisan (dakwah), dan jihad bil-akhlaq (perbaikan moral). 

Ahmadiyah berpendapat bahwa pada zaman modern—khususnya selama masa kolonial—

jihad yang relevan adalah jihad intelektual untuk memperbaiki pemikiran umat dan 

membantah argumen misionaris non-Muslim (Saputra, 2020). Ajaran ini menjadi salah satu 

pembeda paling mencolok antara Ahmadiyah dan kelompok Muslim tradisional pada masa 

itu. 

Penafsiran Khusus terhadap Al-Qur’an dan Hadis 

Ahmadiyah memiliki metode penafsiran sendiri terhadap sejumlah ayat dan hadis, 

terutama yang berkaitan dengan: (a) keberadaan Isa AS (yang menurut mereka sudah wafat 

secara biologis), (b) tanda-tanda akhir zaman, (c) konsep kenabian, (d) jihad, (e) mujizat para 

nabi, dan (f) misi pembaruan agama (Hidayat, 2022; Pratama, 2023). Penafsiran ini 

didasarkan pada pendekatan rasional, spiritual, dan pemaknaan metaforis terhadap sejumlah 

nash. 

Sistem Khilafah Ahmadiyah 

Setelah wafatnya Mirza Ghulam Ahmad pada tahun 1908, para pengikutnya 

mendirikan sistem kepemimpinan spiritual yang disebut Khilafah Ahmadiyah (Muzakki, 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 616-623   621 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

2021). Khalifah dipandang sebagai penerus rohani Mirza Ghulam Ahmad, pembimbing umat, 

serta penjaga kesucian ajaran Ahmadiyah. Khilafah ini terus berlanjut hingga saat ini dan 

menjadi salah satu identitas organisasi Ahmadiyah Qadian. 

Kewafatan Nabi Isa AS 

Ahmadiyah meyakini bahwa Nabi Isa AS telah wafat secara wajar, bukan diangkat ke 

langit secara fisik (Pratama, 2023). Mereka menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an yang 

berhubungan dengan Isa secara metaforis atau historis. Menurut mereka, Isa AS wafat setelah 

dakwahnya dan tidak akan turun kembali dalam bentuk fisik. Kedatangan “Isa” menurut 

Ahmadiyah dipahami sebagai metafora spiritual yang diwujudkan melalui sosok Mirza 

Ghulam Ahmad (Karim, 2021). 

Ajaran Etika dan Pembaruan Spiritual 

Ahmadiyah menekankan kedisiplinan moral, pembinaan akhlak, penolakan terhadap 

kekerasan, kepatuhan pada aturan organisasi, dan penyucian jiwa melalui ibadah dan dakwah 

(Jamil, 2023; Sari, 2022). Mereka melihat agama sebagai sarana perbaikan diri dan 

masyarakat, serta aktif mempromosikan pendidikan, sains, dan dialog antaragama sebagai 

bagian dari tanggung jawab keagamaan. 

KESIMPULAN 

Berdasarkan analisis, dapat disimpulkan bahwa Gerakan Ahmadiyah muncul sebagai 

respons terhadap kemunduran umat Islam India di bawah kolonialisme Inggris dan tantangan 

modernitas, dengan menawarkan reinterpretasi teologis yang radikal, terutama terkait konsep 

kenabian, eskatologi (klaim Mirza Ghulam Ahmad sebagai Masih Mau’ud dan Imam Mahdi), 

serta jihad yang damai. Doktrin-doktrin khas inilah yang membedakannya dari Islam arus 

utama dan memicu kontroversi teologis yang berkelanjutan. Meski demikian, Ahmadiyah 

berkembang menjadi gerakan yang terorganisir dengan penekanan pada etika, pendidikan, 

dan dakwah global. Kajian terhadap Ahmadiyah penting secara akademis karena memberikan 

lensa untuk memahami dinamika pemikiran Islam modern, negosiasi antara tradisi dan 

perubahan, serta kompleksitas pluralisme dalam tubuh umat Islam. 
 

KETERBATASAN 

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu diakui. Pertama, studi ini bersifat 

deskriptif dan analitis, mengandalkan tinjauan pustaka dan karenanya sangat bergantung pada 

ketersediaan dan keandalan sumber sekunder, seperti jurnal dan buku. Studi ini tidak menggunakan 

metode kerja lapangan seperti observasi partisipan, wawancara mendalam dengan tokoh atau anggota 

Ahmadiyah, atau kuesioner. Oleh karena itu, data yang dihasilkan tidak sepenuhnya mencerminkan 

dinamika internal, persepsi, dan pengalaman aktual komunitas Ahmadiyah di tingkat akar rumput. 

Kedua, penelitian ini terutama berfokus pada aspek historis dan doktrinal, yang mengurangi analisis 

pengaruh sosial dan politik kontemporer, respons negara, dan dinamika hubungan antara komunitas 

Ahmadiyah dan masyarakat arus utama di berbagai wilayah (terutama di Indonesia). Ketiga, terdapat 

bias dalam sumber karena literatur yang tersedia seringkali berasal dari perspektif tertentu—baik yang 

mendukung, kritis, atau akademis—dan oleh karena itu mungkin tidak sepenuhnya mewakili suara 



622  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

dan narasi otentik dalam komunitas Ahmadiyah itu sendiri. Terakhir, studi ini tidak melakukan 

analisis perbandingan mendalam antara Ahmadiyah dan gerakan kebangkitan Islam lainnya pada 

periode yang sama, sehingga peluang untuk memahami posisi unik Ahmadiyah dalam peta global 

gerakan keagamaan masih terbuka untuk pengembangan lebih lanjut. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Fahrurrozi, M. (2021). Dampak Runtuhnya Mughal terhadap Konfigurasi Sosial-Politik 

Muslim India. Journal of Islamic Civilization, 5(1), 45-60. 

Fatoni, A. (2023). Penolakan Majelis Ulama Indonesia (MUI) terhadap Ajaran Kenabian 

Ahmadiyah. Asy-Syari'ah: Jurnal Hukum Islam, 25(1), 112-128. 

Hakim, L. (2024). Urgensi Kajian Komprehensif terhadap Sejarah dan Doktrin 

Ahmadiyah. Jurnal Riset Agama, 3(1), 1-15. 

Hidayat, R. (2022). Gagasan Pembaruan Spiritual dan Moral Mirza Ghulam Ahmad dalam 

Kitab Barahin-e-Ahmadiyya. Jurnal Theologia, 33(2), 201-220. 

Jamil, M. (2023). Narasi Internal Ahmadiyah: Ishlah, Perdamaian, dan Revitalisasi 

Agama. Jurnal Sosiologi Agama, 17(1), 55-72. 

Karim, A. (2021). Kontroversi Teologis Klaim Kenabian dalam Gerakan Ahmadiyah. Al-

Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum, 19(2), 134-152. 

Kurniawan, A. (2024). Status Teologis Ahmadiyah dalam Perspektif Sunni: Sebuah Analisis 

Perbandingan. Jurnal Teologi Islam, 4(1), 45-62. 

Maulana, I. (2024). Mirza Ghulam Ahmad dan Deklarasi Ahmadiyah di Qadian: Analisis 

Historiografis. Jurnal Kajian Sejarah dan Budaya, 18(2), 123-140. 

Muzakki, A. (2021). Dampak Sosial dari Kontroversi Teologis: Studi Kasus Komunitas 

Ahmadiyah di Indonesia. Jurnal Sosiologi Agama Indonesia, 2(1), 89-102. 

Nugroho, B. (2022). Respon Ulama India terhadap Modernitas dan Kolonialisme 

Barat. Jurnal Ulumuna: Studi Keislaman, 26(1), 155-175. 

Pratama, R. (2023). Reinterpretasi Jihad dan Eskatologi dalam Doktrin Ahmadiyah. Jurnal 

Studi Al-Qur'an dan Tafsir, 8(1), 67-85. 

Ramadhani, R. (2023). Pluralitas Pemikiran dan Gerakan Keagamaan dalam Studi 

Islam. Jurnal Ilmu Agama, 19(2), 201-220. 

Rohman, A. (2021). Genealogi Gerakan Tajdid dalam Islam Modern. Al-Tahrir: Jurnal 

Pemikiran Islam, 21(2), 312-330. 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 616-623   623 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

Saputra, A. (2020). Misi Kristen dan Debat Teologis sebagai Pemicu Kebangkitan Gerakan 

Islam di India. Religi: Jurnal Studi Agama-Agama, 16(1), 78-95. 

Sari, I. (2022). Komitmen Ahmadiyah terhadap Pendidikan, Sains, dan Dialog Lintas 

Agama. Journal of Islamic Education, 28(2), 233-250. 

Setiawan, E. (2022). Ahmadiyah sebagai Cermin Dinamika Pemikiran Islam Era 

Kolonial. Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 7(1), 77-95. 

Susanto, E. (2023). Ahmadiyah dalam Wacana Studi Islam Kontemporer. Jurnal Pemikiran 

Islam, 27(1), 98-115. 

Wahyuni, S. (2023). Krisis dan Respons: Gerakan Pembaruan Islam di India Abad ke-

19. Jurnal Islamika: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 22(1), 89-110. 

Yaqin, A., Faisyal, M., & Mahbub, M. (2022). Gerakan Ahmadiyah dalam Lintasan Sejarah 

Pemikiran Islam Modern. Jurnal Lektur Keagamaan, 20(2), 247-270. 

 


