Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 606-615

Jurnal

g8, Kolahoratif Sains S

o

¢-ISSN : 2623-2022 ’\

'

Homepage Journal: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS

Rasionalisme Mu’tazilah dan Ushul al-Khamsah: Analisis Historis,
Teologis dan Relevansi Kontemporer

Mu'tazilah Rationalism and Ushul al-Khamsah: Historical, Theological
Analysis and Contemporary Relevance

Haidar Ali!, Indo Santalia?, Agus Masykur?

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, haidarali120302@gmail.com

2Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, indosantalia@uin.alauddin.ac.id
3Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, agusmasykur1973@gmail.com
*Corresponding Author: E-mail: haidarali120302@gmail.com

Artikel Penelitian

Article History:
Received: 25 Nov, 2025
Revised: 25 Dec, 2025
Accepted: 19 Jan, 2026

Kata Kunci:
Rasionalisme
Mu'tazilah

Ushul al-Khamsah

Keywords:
Rationalism
Mu’tazilah

Ushul al-Khamsah

DOI: 10.56338/jks.v9i1.9552

ABSTRAK

Penelitian ini membahas rasionalisme Mu’tazilah dan lima prinsip pokoknya
(Ushul al-Khamsah) melalui kajian historis-teologis untuk memahami
kontribusinya dalam perkembangan pemikiran Islam. Tujuan utama
penelitian ini adalah menjelaskan akar kemunculan aliran Mu’tazilah,
menguraikan struktur teologinya, serta menilai relevansinya dalam konteks
pemikiran Islam kontemporer. Metode yang digunakan ialah studi
kepustakaan dengan analisis tematik terhadap literatur klasik dan modern
yang membahas perkembangan historis, doktrin, dan pengaruh intelektual
Mu’tazilah. Temuan penelitian menunjukkan bahwa Mu’tazilah tidak hanya
muncul dari perdebatan mengenai status pelaku dosa besar, tetapi juga
sebagai upaya sistematis untuk membangun teologi Islam yang rasional,
logis, dan konsisten. Ushul al-Khamsah memperlihatkan cara pandang yang
mengutamakan kemurnian tauhid, keadilan Tuhan, tanggung jawab manusia,
serta posisi moderat dalam menyikapi persoalan teologis. Penelitian ini juga
menemukan bahwa warisan rasionalisme Mu’tazilah memiliki relevansi kuat
terhadap isu kontemporer seperti dialog agama—sains, kebebasan berpikir,
reformasi pemikiran Islam, dan pendidikan kritis. Studi ini memberikan
kontribusi penting dalam memperkaya kajian teologi Islam dengan
menunjukkan bahwa pendekatan rasional Mu’tazilah tetap relevan dan dapat
menjadi inspirasi dalam merespons tantangan intelektual umat Islam di era
modern.

ABSTRACT

This study discusses Mu'tazilah rationalism and its five fundamental principles
(Ushul al-Khamsah) through historical-theological analysis to understand its
contribution to the development of Islamic thought. The main objective of this
study is to explain the roots of the Mu'tazilah school of thought, outline its
theological structure, and assess its relevance in the context of contemporary
Islamic thought. The method used is a literature study with thematic analysis of

606


https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS
mailto:indosantalia@uin.alauddin.ac.id

Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 606-615 607

classical and modern literature discussing the historical development, doctrines,
and intellectual influence of Mu'tazilah. The findings of this research show that
Mu'tazilah did not only emerge from debates regarding the status of major sinners,
but also as a systematic effort to construct a rational, logical, and consistent Islamic
theology. Ushul al-Khamsah shows a perspective that prioritises the purity of
tawhid, God's justice, human responsibility, and a moderate position in addressing
theological issues. This research also found that the Mu'tazilah's legacy of
rationalism has strong relevance to contemporary issues such as the dialogue
between religion and science, freedom of thought, Islamic intellectual reform, and
critical education. This study makes an important contribution to enriching the
study of Islamic theology by showing that the Mu'tazilah's rational approach
remains relevant and can be an inspiration in responding to the intellectual
challenges facing Muslims in the modern era.

PENDAHULUAN

Dalam sejarah panjang perkembangan pemikiran Islam, berbagai aliran teologi (ka/am) muncul
sebagai jawaban atas persoalan akidah yang dihadapi umat. Perdebatan seputar keimanan, sifat-sifat
Tuhan, takdir, serta kedudukan pelaku dosa besar, menjadi isu krusial yang memicu lahirnya beragam
mazhab pemikiran. Setiap aliran berusaha memberikan penafsiran yang logis dan sesuai dengan ajaran
al-Qur’an dan hadis, meskipun dengan pendekatan yang berbeda-beda. Dari keragaman itulah
kemudian muncul aliran Mu’tazilah sebagai salah satu kelompok teologi yang cukup berpengaruh
dalam sejarah intelektual Islam.

Pemikiran Mu'tazilah lahir dalam konteks ketidakpastian dan pertentangan yang melibatkan
berbagai aliran teologi dan filosofi pada masa itu. Ketika masyarakat Islam mulai menghadapi
pertanyaan-pertanyaan mendasar tentang sifat-sifat Tuhan, kebebasan manusia, dan keadilan ilahi,
Mu'tazilah muncul dengan pendekatan yang menekankan pentingnya akal. Mereka berargumen bahwa
akal manusia mampu memahami dan menjelaskan prinsip-prinsip dasar agama, sehingga tidak perlu
mengabaikan logika dalam interpretasi teks-teks suci(Ulandari, 2025).

Kemunculan Mu’tazilah tidak hanya dipicu oleh perdebatan mengenai status pelaku dosa besar
dan posisi manusia dalam menentukan perbuatannya, tetapi juga oleh keinginan untuk merumuskan
kembali akidah Islam berdasarkan prinsip keesaan Tuhan dan keadilan Ilahi. Pada masa Abbasiyah,
khususnya di bawah kepemimpinan al-Ma’mun, pemikiran Mu’tazilah ini berkembang pesat dan
memberikan kontribusi signifikan bagi tradisi filsafat, ilmu pengetahuan, serta budaya intelektual dunia
Islam. Melalui lima prinsip dasar yang dikenal sebagai Ushul al-Khamsah, aliran ini menekankan
bahwa agama tidak dapat dipahami tanpa penggunaan akal yang sehat dan argumentasi logis.

Penelitian ini disusun untuk menjelaskan latar historis kemunculan aliran Mu’tazilah,
menguraikan pokok ajarannya, serta menganalisis kontribusinya terhadap perkembangan pemikiran
Islam. Kajian ini penting karena pemikiran Mu’tazilah tidak hanya relevan untuk memahami sejarah
teologi Islam, tetapi juga dapat memberikan perspektif baru dalam membaca isu-isu kontemporer terkait
rasionalitas, kebebasan berpikir, dan hubungan antara agama dan akal. Melalui pendekatan deskriptif-
analitis yang merujuk pada literatur klasik dan modern, penelitian ini berupaya menunjukkan bahwa
warisan intelektual Mu’tazilah memiliki tempat penting dalam diskursus Islam—baik pada masa klasik
maupun dalam konteks modern.

Dengan demikian, penelitian ini memberikan kontribusi bagi pengembangan studi teologi Islam,
khususnya dalam memahami bagaimana pendekatan rasional dapat digunakan untuk menjawab
persoalan-persoalan keagamaan secara konstruktif dan proporsional. Pendahuluan ini menjadi dasar
bagi pembahasan selanjutnya yang menguraikan aspek historis, teologis, serta implikasi pemikiran
Mu’tazilah dalam perkembangan intelektual Islam.

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



608

METODE

Studi ini merupakan kajian teologis yang berfokus pada perkembangan pemikiran Mu’tazilah,
dilihat dari segi sejarah, doktrin, dan kontribusinya dalam tradisi intelektual Islam. Sumber utama yang
digunakan dalam penelitian ini meliputi karya-karya ilmiah klasik maupun kontemporer yang
membahas kemunculan, prinsip-prinsip Ushul al-Khamsah, serta pengaruh rasionalisme Mu’tazilah
dalam dunia Islam.

Pemilihan sumber dilakukan dengan teknik purposive sampling, yaitu memilih literatur yang
relevan, otoritatif, dan memiliki signifikansi historis. Sumber tersebut mencakup buku-buku teologi
klasik, artikel jurnal, disertasi, dan penelitian modern, serta dokumen akademik yang menyediakan data
penting mengenai perkembangan pemikiran Mu’tazilah. Pengumpulan data dilakukan melalui studi
pustaka secara sistematis dengan menelusuri basis data akademik seperti Google Scholar dan JSTOR,
serta referensi klasik yang menjadi rujukan utama dalam studi kalam.

Untuk analisis data, penelitian ini menggunakan pendekatan analisis tematik guna
mengidentifikasi pola, tema utama, dan hubungan konseptual dari berbagai sumber. Penelitian ini
bersifat kualitatif dan tidak menggunakan data primer berupa survei atau wawancara, sehingga
objektivitas kajian tetap terjaga tanpa pengaruh bias empiris. Dengan pendekatan teoretis yang
multidisipliner, penelitian ini memberikan pemahaman yang lebih mendalam mengenai struktur
pemikiran Mu’tazilah serta perannya dalam sejarah teologi Islam.

HASIL
Latar Belakang dan Sejarah Timbulnya Aliran Mu’tazilah

Secara bahasa, kata Mu’tazilah berasal dari kata I’tazala, yang berarti “berpisah” atau
“memisahkan diri”. Juga bisa berarti “menjauh” atau “menjauhkan diri”. Ada anggapan lain bahwa kata
Mu'tazilah mengandung arti tergelincir, dan karena tergelincirnya aliran Mu'tazilah dari jalan yang
benar, maka ia diberi nama Mu'tazilah, yaitu golongan yang tergelincir. Kata I’tazala berasal dari kata
akar a’zala yang berarti “memisahkan” dan tidak mengandung arti tergelincir. Kata yang dipakai dalam
bahasa Arab untuk tergelincir memang dekat bunyinya dengan a’zala yaitu zalla. Tetapi bagaimanapun,
nama Mu'tazilah tidak bisa berasal dari kata zalla (Ahmad, 2019).

Jika dilihat dari konteks sejarahnya, para pengkaji teologi (mutakallimin), membagi terma
Mu’tazilah menjadi dua. Pertama, Mu’tazilah dalam arti orang-orang atau kelompok yang netral secara
politik, tidak ikut terlibat secara langsung pertikaian politik antara Khalifah Ali bin Abi Thalib dengan
lawan-lawannya, terutama Mu’awiyah, Aisyah, dan Abdullah bin Zubair. Kelompok ini lebih suka
memisahkan diri dari hingar bingar pertikaian politik pada saat itu. Mereka lebih memprioritaskan
hidupnya hanya untuk beribadah kepada Allah. Kedua, Mu’tazilah dalam arti golongan yang
memisahkan diri dari majelis ilmu Hasan Al-Bashri (21-110 H/642-728 M). Di ceritakan, bahwa pada
saat itu Hasan Al Bashri sedang memberikan kuliah di Masjid Basrah. Tiba-tiba ada seseorang yang
bertanya kepada Hasan Al-Bashri seputar status atau kedudukan orang yang berbuat dosa besar
kemudian mati. Apakah orang tersebut akan tetap dimasukkan surga, karena ia masih mempunyai iman
(ini sesuai dengan pandangan kaum Murji’ah), atau ia akan dimasukkan ke neraka karena perbuatan
dosa-dosanya (ini sesuai pandangan kaum Khawarij) (Muhyidin & Nashihin, 2019). Golongan kedua
inilah yang pada dasarnya menjadi salah satu aliran kalam dalam perkembangan pemikiran Islam.

Masalah status mukmin yang berdosa besar tersebut muncul di forum ketika dipertanyakan oleh
seorang peserta kepada Hasan al-Bashri di pengajiannya. Disaat Hasan al-Bashri masih berfikir untuk
menjawab, secara spontan salah seorang peserta pengajian yang bernama Washil ibn Atha (80-131
H/699-749 M) memberikan jawaban. Menurut pendapat saya katanya, orang mukmin yang berbuat dosa
besar maka statusnya tidak lagi mukmin sempurna namun juga tidak kafir sempurna. Dia berada di
antara dua posisi yang disebutnya al-Manzilah bayn al- Manzilatain (tempat di antara dua tempat).
Sesudah mengemukakan pendapat tersebut, Washil ibn Atha langsung meninggalkan forum pengajian
Hasan al-Bashri dan diikuti oleh temannya yang Bernama ‘Amr ibn Ubaid. Mereka langsung menuju

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 606-615 609

salah satu tempat lain di dalam masjid tersebut. Melihat tindakan Washil dan temannya itu, Hasan al-
Bashri pun berkomentar dengan kata : I’tazala ‘Anna Washil, (Washil telah memisahkan diri dari kita).
Semenjak itulah Washil dan kawannya- kawannya dinamai dengan sebutan Mu'tazilah(Al-Syahrastani,
1961).

Ada pula versi lain sebagaimana dijelaskan oleh al-Baghdadi bahwa Washil dan temannya
‘Amr ibn ‘Ubaid diusir oleh Hasan al-Basri dari majelisnya karena adanya perbedaan pendapat antara
mereka tentang masalah gadar dan orang mukmin yang berdosa besar. Keduanya kemudian menjauhkan
diri dari Hasan al-Bashri dan mereka pun disebut dengan kaum Mu’tazilah karena pendapat mereka
memisahkan diri dari pendapat umat Islam pada umumnya tentang mukmin yang berdosa besar(Abdul
Qabhir al-Baghdadi, 1965).

Maka dapat diambil kesimpulan bahwa Mu’tazilah itu ada dua, yakni yang bercorak politik
yang terjadi pada masa khalifah Ali bin Abi Thalib, dan yang bercorak teologi yang masyhurnya karena
peristiwa antara Imam Hasan Al-Bashri dan muridnya Washil bin Atha.

Terkait penamaan Mu’tazilah itu sendiri, terjadi perbedaan pendapat antara kalangan ulama
dan ahli Sejarah, yang mengatakan bahwa apakah penamaan itu berasal dari luar kalangan Mu’tazilah,
atau berasal dari kalangan dalam Mu’tazilah itu sendiri. Pendapat yang mengatakan bahwa nama
Mu’tazilah itu diberikan oleh pihak luar, biasanya bersumber dari peristiwa keluarnya Washil dari
pengajian Hasan al-Bashri, di mana dari Hasan Bashri muncul ucapan “I’tazala ‘Anna” . Dari kata-kata
tersebut muncullah kemudian sebutan Mu’tazilah bagi Washil dan para pengikutnya. Ini berarti bahwa
nama Mu’tazilah bukan berasal dari Washil sendiri melainkan dari pihak luar. Pihak luar, selain
memberi nama Mu’tazilah, juga memberikan nama-nama lain. Kaum Ahlussunnah Waljamaah
menamakan mereka dengan kaum Mu’attilah yakni golongan yang menafikan sifat Tuhan. Mereka
berpendapat bahwa Tuhan tidak mempunyai sifat-sifat yang berdiri sendiri pada zat. Selain itu, ada pula
yang menjuluki dengan istilah kaum al-Qadariyah, karena mereka menganut paham bahwa manusia
memiliki kebebasan berkehendak dan kemampuan berbuat. Selain itu ada pula yang menamakan
dengan al-Wa’idiyah, karena mereka mengajarkan paham bahwa ancaman Tuhan terhadap orang-orang
yang tidak taat pasti berlaku(Mawardy Hatta, 2016).

Kaum Mu’tazilah sendiri sebenarnya menamakan golongan mereka dengan sebutan “Ahlu al-
‘adli wa al-tauhid, yakni golongan yang mempertahankan keadilan dan keesaan Tuhan. Sebutan ini
lebih mereka sukai karena bersumber dari dua ajaran pokok yaitu al-‘Adlu dan al-Tauhid. Kendati
demikian, kalau kita perhatikan ucapan-ucapan kaum Mu’tazilah sendiri, akan dijumpai bahwa mereka
tidak menolak disebut Mu’tazilah. Menurut Harun Nasution, walaupun lebih senang disebut Ahl al-‘adl
wa al-tauhid, namun mereka tidak menolak disebut Mu’tazilah itu. Bahkan dari ucapan-ucapan pemuka
Mu’tazilah dapat disimpulkan bahwa mereka sendirilah yang menimbulkan nama itu(Harun Nasution,
1986). Al-Qadhi Abd al-Jabbar misalnya mengatakan bahwa dalam al-Quran terdapat kata I’tazala yang
mengandung arti menjauhi yang salah atau tidak benar, dan dengan demikian Mu’tazilah mengandung
arti pujian. la juga menambahkan adanya hadits nabi yang menerangkan bahwa umat akan terpecah
menjadi 73 golongan dan yang paling patuh dan terbaik di antaranya adalah golongan Mu’tazilah(Ali
Sami al-Nasysyar, 1966).

Keterangan di atas menunjukkan adanya dua pendapat tentang penamaan Mu’tazilah. Satu
pendapat mengatakan penamaan berasal dari pihak luar, dan satu pendapat mengatakan penamaan dari
kaum Mu’tazilah sendiri, atau sekurang-kurangnya mereka tidak menolak dengan nama tersebut. Tapi
jika mengacu pada awal munculnya nama tersebut, maka pemberian nama itu berasal dari pihak luar,
yaitu berasal dari ucapan Hasan al-Bashri, bukan dari kaum Mu’tazilah sendiri.

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



610

Pokok-Pokok Ajaran al-Ushul al-Khamsah

Dalam ajarannya, Mu’tazilah mempunyai 5 doktrin pokok yang populer dengan istilah al-Ushul
al-Khamsah. Adapun 5 doktrin tersebut yaitu, at-Tawhid, al-Wa’d wa al-Wa’id, al-Manzilah bain al-
Manzilatain, dan al-Amr bi al-ma’ruf wa al-Nahyu ‘an al-Munkar.

1. At-Tawhid (Keesaan Tuhan)

Tauhid adalah dasar aqidah Islam yang pokok dan paling utama. Sebenarnya tauhid ini
bukanlah ciptaan aliran Mu’tazilah. Tetapi karena mereka menafsirkan dan
mempertahankannya sedemikian rupa, maka mereka dipertalikan dengan prinsip Tauhid
itu(Rusman Hasibuan, 1975). Ini merupakan prinsip utama dan intisari ajaran Mu'tazilah.
Sebenarnya, setiap madzhab teologis dalam Islam memegang doktrin ini, namun bagi
Mu'tazilah, tauhid memiliki arti yang spesifik.

Imam Al-Asy’ari dalam bukunya (Maqolatul Islamiyyin) menyebutkan tafsiran Mu’tazilah
terhadap tauhid sebagai berikut: “Allah itu Esa, tidak ada sesuatu yang menyamainya, bukan
jism (benda), bukan pribadi (syakhs), bukan jauhar (substansi), tidak berlaku padanya masa.
Tidak ada tempat bagiNya, tidak bisa disifati dengan sifat-sifat yang ada pada makhlugq, tidak
ada batas bagiNya, tidak melahirkan dan tidak pula dilahirkan, mustahil diindra, tidak dapat
dilihat mata kepala dan tidak bisa digambarkan akal pikiran. [a maha mengetahui berkuasa dan
hidup, tetapi tidak seperti orang yang mengetahui, orang yang berkuasa dan orang yang hidup.
Hanya ia sendiri yang qodim, tidak ada yang qodim selain-Nya, tidak ada pembantu bagi-Nya
dalam menciptakan. Dengan melihat panggambaran tersebut diatas, oleh karena itu tidaklah
keliru kalau kita katakan, bahwa golongan Mu'tazilah telah mengenal pikiran-pikiran filsafat
yang tersiar pada masanya (Imam Abu al-Hasan ’Ali ibn Isma’il al-’ Asy’ari, 1995).

Prinsip tauhid dalam Mu'tazilah menekankan bahwa Tuhan adalah satu dan tidak ada sekutu
bagi-Nya. Mereka berargumen bahwa sifat-sifat Tuhan tidak dapat dipisahkan dari diri-Nya,
dan bahwa segala bentuk penyerupaan Tuhan dengan makhluk-Nya (anthropomorphism)
adalah salah. Mu'tazilah menolak gagasan bahwa Tuhan memiliki sifat-sifat fisik atau bentuk,
dan menekankan bahwa Tuhan adalah esensial serta transenden. Pendekatan ini menegaskan
bahwa akal manusia dapat memahami dan membuktikan keesaan Tuhan tanpa perlu bergantung
pada teks-teks wahyu secara langsung (Ulandari, 2025).

2. Al-‘Adlu (Keadilan Tuhan)

Menurut aliran Mu'tazilah, dasar keadilan itu ialah meletakkan pertanggungan jawaban,
manusia atas segala perbuatannya. Golongan Mu’tazilah menafsirkan keadilan sebagai berikut:
"Tuhan tidak menghendaki keburukan, tidak menciptakan perbuatan manusia. Manusia ini bisa
mengerjakan perintah=perintah-Nya dan meninggalkan larangan-larangan-Nya, dengan kodrat
(kekuasaan) yang dijadikan oleh Tuhan pada diri mereka. la hanya memerintahkan apa yang
dikehendaki-Nya dan melarang apa yang diperintahkan-Nya, dan tldak campur tangan dalam
keburukan-keburukan yang dilarang-Nya” (Rusman Hasibuan, 1975).

Sebagai kelanjutan dari prinsip-prinsip diatas, orang Mu’tazilah berpendapat, bahwa Tuhan
menciptakan makhluk ini atas dasar tujuan dan hikmat kebijaksanaan. Tuhan tidak
menghendaki keburukan dan tidak pula memerintahkannya. Manusia mempunyai kesanggupan
untuk mewujudkan perbuatannya, sebab dengan cara demikian, dapat dipahami apa perintah-
perintah Tuhan, janji dan ancaman-Nya, pengutusan Rasul-Rasul, dsb. Dan oleh karena itu pula,
manusia harus mempunyai kebebasan untuk berbuat apapun juga. Manusia adalah khaliqul-
af'al dirinya sendiri. Kalau manusia itu tidak merdeka dalam perbuatan-perbuatannya, maka
adalah tidak adil kalau Tuhan meminta pertanggungan jawaban dari mereka. Tuhan itu adalah
maha adil, dan wajib berbuat adil. Pengertian "Allah" tidak dapat dilepaskan dari pengertian

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 606-615 611

adil. Tuhan tidak berbuat sesuatu yang menyimpang dari keadilan. Dan Tuhan menciptakan
manusia ini adalah supaya manusia berbahagia. Karena itu pulalah Tuhan mengirimkan wahyu-
Nya pada Nabi-Nabi yang menuntun manusia ini untuk menuju kepada kebahagiaan. Manusia
yang berbuat baik, tetapi hidupnya sengsara, juga pastl mendapat anugerah Tuhan diakhirat.
Keadilan Tuhan itu berlaku untuk seluruh manusia, muslim atau bukan muslim, seluruh hewan
dan Isi alam semesta (Rusman Hasibuan, 1975).

Mu’tazilah berpendapat bahwa pengertian baik dan buruk itu adalah mutlak untuk dirinya
sendiri. Karena sesuatu itu adalah baik, maka Tuhan memerintahkannya. Dan sebaliknya karena
sesuatu itu buruk, maka Tuhan melarang melakukannya. Bagi manusia, untuk mengetahui
perbedaan baik dan buruk itu diberilah akal disamping wahyu. (Rusman Hasibuan, 1975)

3. Al-Wa’d wa al-Wa’id (Janji dan Ancaman)

Janji dan ancaman merupakan kelanjutan dari prinsip keadilan. Mereka yakin bahwa janji
Tuhan akan memberikan pahala berupa syurga dan ancaman akan menjatuhkan siksa yaitu
neraka sebagai yang disebutkan di dalam Al Qur’an pasti dilaksanakan, karena Tuhan sendiri
sudah menjanjikan hal yang demikian itu. Siapa yang berbuat baik akan dibalas kebaikan dan
siapa yang akan berbuat jahat akan dibalas pula dengan kejahatan. Siapa yang keluar dari dunia
penuh dengan ketaatan dan taubat, ia berhak akan pahala dan mendapatkan tempat di syurga.
Sebaliknya siapa yang keluar dari dunia sebelum taubat dari dosa besar yang pernah dibuatnya,
maka ia akan diabadikan di dalam neraka. Namun demikian menurut Mu'tazilah, siksa yang
diterimanya akan lebih ringan jika dibandingkan dengan yang kafir sama sekali(Ahmad, 2019).

Pendapat Mutazilah, berbeda dengan Murjiah yang menyatakan bahwa kemaksiatan tidak
mempengaruhi keimanan. Jika ini dibenarkan, berarti ancaman Tuhan tidak ada artinya, dan ini
mustahil. Sebab, Tuhan tidak akan menyalahi janji-Nya. Dari sinilah Mu’tazilah mengingkari
adanya syafaat pada hari kiamat. Sebab, menyalahi adanya prinsip janji dan ancaman. Tuhan
tidak disebut adil jika ia tidak memberi pahala kepada orang yang berbuat kebaikan dan
menghukum kepada orang yang berbuat buruk, karena itulah yang dijanjikan oleh Tuhan,
sebagaimana tertera dalam QS. Al Zalzalah ayat 7-8: yang artinya: “Siapa yang mengerjakan
kebaikan seberat zarah, dia akan melihat (balasan)-nya.Siapa yang mengerjakan kejahatan
seberat zarah, dia akan melihat (balasan)-nya”(Ashshiddiq et al., 2024).

4. Al-Manzilah Bayna Al-Manzilatain (Posisi Diantara Dua Posisi)

Al-Manzilah baina al-Manzilatain merupakan ajaran dasar pertama yang lahir di kalangan
Muktazilah. Ini adalah satu istilah khusus yang digunakan oleh kaum Mu’tazilah untuk
merespon fenomena yang terjadi di tengah-tengah masyarakat pada masa pemerintahan Amirul
Mukmini Ali bin Abi Thalib. Yakni ketika terjadi selisih paham antara kaum khawarij dan
Murjiah menyangkut perkara kafir dan mengkafirkan orang muslim yang kedapatan telah
melakukan dosa besar (fasik). Bagi kaum khawarij, mereka yang fasik itu (para pendosa) bisa
digolongkan kedalam orang-orang yang kufur, oleh karena itu mereka sama saja dengan orang
kafir. Atau tegasnya, menurut kaum khawarij mereka itu adalah kafir. Sebaliknya, menurut
kelompok murjiah, sepanjang imannya masih utuh walaupun seseorang telah melakukan
kejahatan dan berdosa besar maka dia masih tetap dianggap orang muslim.

Alasan kelompok ini sederhana, bahwa urusan hati siapa yang tahu. Dan iman adalah
urusan hati. Jadi sepanjang hatinya masih beriman maka dia adalah tetap orang muslim. Kaum
Mu’tazilah tampil ditengah-tengah mereka dengan mengatakan bahwa untuk perkara seperti itu

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



612

maka manzilah wal manziltain- lah dia. Orang yang melakukan perbuatan dosa besar itu adalah
ada diantara dua posisi, yakni antara kafir dan muslim. Orang yang melakukan perbuatan fasik
itu bukanlah termasuk kedalam golongan kaum muslimin dan bukan pula termasuk kedalam
golongan kafir, mereka ada diantara dua posisi itu. Doktrin inilah yang kemudian melahirkan
aliran Mu’tazilah yang digagas oleh Washil ibn Atha. Washil memutuskan bahwa orang yang
berbuat dosa besar selain syirik, tidak mukmin tidak pula kafir, tetapi fasik. Jadi kefasikan
adalah suatu hal yang berdiri sendiri antara iman dan kafir. Tingkatan orang fasik di bawah
orang mukmin dan di atas orang kafir(Ahmad, 2019).

Pendapat Wasil yang demikian ini adalah berdasarkan atas:

a. Ayat-ayat Our'an dan Hadis Nabi Saw. yang menganjurkan manusia ini untuk mengambil jalan
tengah dalam segala hal, seperti Surat Al-Isra' ayat 31 dan 110, serta Al-Baqarah ayat 137

b. Fikiran-flkiran filosof, utamanya Aristoteles yang mengatakan, bahwa keutamaan Itu ialah
jalan tengah antara dua jalan yang berlebih-lebihan.

c. Ajaran Plato yang mengatakan bahwa ada suatu tempat diantara baik dan buruk.

d. Kata-kata hikmah dari cendekiawan, seperti perkataan Ali r.a "Kun fiddunia wasathon"
(jadllah kamu dalam dunla Inl tengah-tengah)(Rusman Hasibuan, 1975).
Golongan Mu'tazilah memperdalam jalan tengah tersebut sehingga menjadi suatu prinsip
rasionalis-ethis-phylosophis, yaitu pengambilan jalan tengah antara dua ujungnya yang
berlebih-lebihan.

5. Al-Amr bi al-ma’ruf wa al-Nahyu ‘an al-munkar (Perintah melakukan yang baik dan
Larangan berbuat yang mungkar)

Doktrin kelima ini, Al-Amru bi Al-Ma’ruf wa An-Nahyu an Al-Munkar, dimaknai sebagai
menyuruh kebajikan dan melarang kemungkaran. Doktrin ini menekankan keberpihakan pada
kebenaran dan kebaikan. Ini adalah konsekuensi logis dari keimanan seseorang. Pengakuan
keimanan tidak cukup hanya di hati atau di lisan. Tetapi iman harus dibuktikan dengan
perbuatan baik, diantaranya dengan menyuruh orang lain berbuat baik dan mencegahnya dari
berbuat jahat.

Ada beberapa syarat yang harus dipenuhi seorang mukmin dalam ber-amar ma’ruf dan nahi
munkar, sebagaimana yang dijelaskan oleh Abdul Jabbar, salah satu tokoh terkemuka
Mu’tazilah.

a. Harus mengetahui bahwa perbuatan yang disuruh itu ma’ruf dan yang dilarang itu munkar.

b. Harus mengetahui bahwa kemungkaran tersebut sudah dilakukan orang.

c. Harus mengetahui bahwa perbuatan amar ma’ruf atau nahi munkar tersebut tidak membawa
mudharat yang lebih besar

d. Harus bisa memprediksi bahwa tindakan amar ma’ruf dan nahi munkar tersebut tidak
membahayakan dirinya, dan hartanya (Muhyidin & Nashihin, 2019).

Perbedaan mendasar Mu'tazilah dengan aliran lain mengenai doktrin kelima ini terletak
pada tatanan pelaksanaannya. Menurut Mu’tazilah, jika memang diperlukan, cara kekerasan bisa
ditempuh untuk merealisasikan doktrin tersebut. Dan sejarah telah mencatat, betapa Mu’tazilah
telah melakukan cara kekerasan dalam rangka merealisasikan dan menyiarkan doktrin-doktrinnya
tersebut(Muhyidin & Nashihin, 2019). Mu'tazilah pernah memakai kekerasan dalam menyiarkan
ajarannya yang menyangkut seorang ulama besar, yakni Ahmad ibn Hambal yang terpaksa masuk
penjara karena berbeda pendapatnya mengenai status Al Qur’an, dalam peristiwa “Mihnah”,
semacam ujian monoloyalitas bagi pejabat-pejabat negara(Ahmad, 2019).

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 606-615 613

Relevansi Ajaran Mu’tazilah di Era Kontemporer

Di era modern, semangat rasionalitas dan kebebasan berpikir yang diwariskan oleh Mu’tazilah
kembali mendapatkan perhatian di kalangan para pemikir Islam. Banyak tokoh modern melihat bahwa
pendekatan teologis yang rasional dan terbuka terhadap perubahan zaman sangat dibutuhkan dalam
menjawab berbagai tantangan umat Islam saat ini, seperti kemunduran intelektual, fanatisme, dan
stagnasi pemikiran. Dalam konteks ini, gagasan Mu’tazilah tentang pentingnya akal (‘aql) menjadi
inspirasi untuk mengembangkan Islam yang sejalan dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan nilai-nilai
kemanusiaan universal.

Pemikiran Mu'tazilah memiliki relevansi yang signifikan dalam konteks modern, di antaranya;
1.) Dialog Antar Agama dan Intelektual: Dengan pendekatan rasional dan logis, pemikiran Mu'tazilah
membuka ruang untuk dialog antar agama dan pemikiran. Dalam dunia yang semakin global dan
pluralis, pendekatan ini membantu menciptakan pemahaman yang lebih baik antara berbagai tradisi
keagamaan.

2.) Reformasi Pemikiran Islam: Banyak pemikir Muslim kontemporer yang terinspirasi oleh Mu'tazilah
dalam upaya mereka untuk mereformasi pemikiran Islam. Dengan menekankan pentingnya rasionalitas,
akal dan mereka berusaha untuk menyesuaikan ajaran Islam dengan tantangan zaman modern, termasuk
isu-isu hak asasi manusia, keadilan sosial, dan demokrasi.

3.) Kritik terhadap Dogma Tradisional: Pemikiran Mu'tazilah memberikan dasar bagi kritik terhadap
dogma-dogma tradisional yang dianggap tidak relevan lagi. Dengan menekankan bahwa pemahaman
agama harus terus berkembang dan beradaptasi, mereka mendorong umat Islam untuk melakukan
refleksi kritis terhadap ajaran-ajaran mereka.

4.) Pendidikan dan Intelektualisme: Pendekatan Mu'tazilah terhadap pendidikan dan intelektualisme
menjadi inspirasi bagi banyak institusi pendidikan modern, yang berupaya Islam untuk
mengintegrasikan pemikiran kritis dan rasional.

Secara keseluruhan, Mu'tazilah telah memberikan kontribusi penting dalam kalam dan
pemikiran Islam yang masih terasa dampaknya hingga saat ini. Dengan penekanan pada rasionalisme,
keadilan, dan kebebasan manusia, mereka tidak hanya membentuk diskusi teologis pada zamannya,
tetapi juga memberikan landasan bagi banyak pemikir Muslim modern untuk menghadapi tantangan
dunia kontemporer. Relevansi pemikiran Mu'tazilah dalam konteks modern menunjukkan bahwa
pendekatan kritis dan rasional masih sangat diperlukan dalam pencarian kebenaran dan keadilan dalam
tradisi Islam(Ulandari, 2025).

DISKUSI

Bagian diskusi ini bertujuan menafsirkan temuan penelitian mengenai rasionalisme Mu’tazilah,
Ushul al-Khamsah, serta relevansinya terhadap perkembangan teologi Islam. Penelitian ini memiliki
tujuan utama untuk menjelaskan akar historis kemunculan aliran Mu’tazilah, menguraikan lima ajaran
pokoknya, serta mengkaji kontribusi dan signifikansinya bagi tradisi intelektual Islam. Temuan tersebut
menunjukkan bahwa Mu’tazilah tidak hanya lahir dari perdebatan tentang status pelaku dosa besar,
tetapi juga muncul sebagai respons terhadap kebutuhan akan pendekatan keagamaan yang rasional dan
konsisten, sebagaimana telah dijelaskan oleh Muhyiddin dan Nashihin (2019).

Secara kontribusi, penelitian ini menegaskan kembali bahwa Mu’tazilah telah memberikan fondasi
penting bagi perkembangan pemikiran teologis rasional dalam Islam. Doktrin-doktrin seperti tawhid
yang mereka pahami secara ketat sebagai penolakan terhadap segala bentuk antropomorfisme
sebagaimana ditunjukkan dalam karya al-Asy’ari (1995) dan diperkuat oleh Ulandari (2025), serta
ajaran keadilan Tuhan yang menegaskan kebebasan manusia sebagaimana dijelaskan Hasibuan (1975),

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



614

mengonfirmasi bahwa aliran ini membangun sistem teologi yang bersifat argumentatif dan berbasis
logika. Hal ini sejalan dengan pandangan Nasution (1986) yang menempatkan Mu’tazilah sebagai
pelopor metodologi rasional dalam studi kalam.

Keterkaitan temuan penelitian ini dengan literatur terdahulu juga terlihat jelas. Misalnya, kajian

historis mengenai penamaan Mu’tazilah mendukung uraian al-Syahrastani (1961) dan al-Baghdadi
(1965) bahwa istilah “Mu’tazilah” muncul dari peristiwa ketika Washil ibn Atha meninggalkan majelis
Hasan al-Bashri. Ulandari (2025) juga menegaskan bahwa penggunaan akal (‘aql) merupakan fondasi
epistemologis seluruh konstruksi teologi Mu’tazilah, sehingga temuan penelitian ini berada dalam garis
yang sama dengan pandangan para sarjana modern.
Beberapa temuan penting lainnya muncul dari analisis terhadap Ushul al-Khamsah. Prinsip al-Manzilah
bayna al-Manzilatain, misalnya, menggambarkan posisi moderat yang dicari Mu’tazilah di antara
pandangan Khawarij dan Murji’ah, sebagaimana dijelaskan secara rinci oleh Ahmad (2019). Pendapat
ini diperkuat oleh analisis Hasibuan (1975), yang menunjukkan adanya pengaruh etika Aristoteles dan
konsep jalan tengah dalam penyusunan doktrin tersebut. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan
bahwa Ushul al-Khamsah tidak hanya bersumber dari teks keagamaan, tetapi juga diperkaya oleh
interaksi dengan tradisi filsafat yang berkembang pada masa itu.

Dalam konteks kontemporer, temuan penelitian ini menunjukkan relevansi kuat ajaran Mu’tazilah
dalam isu-isu seperti rasionalitas, keadilan sosial, kebebasan berpikir, serta dialog antara agama dan
sains. Hal ini sejalan dengan analisis Ulandari (2025) yang menyatakan bahwa nilai-nilai rasionalistik
Mu’tazilah sangat potensial untuk memperkuat upaya reformasi pemikiran Islam di era modern.
Implikasi praktis dari temuan ini meliputi pentingnya mengintegrasikan pemikiran kritis dalam
pendidikan Islam, memperkuat penggunaan argumentasi rasional dalam diskusi keagamaan, serta
membangun budaya akademik yang terbuka terhadap perdebatan ilmiah.

Oleh karena itu, arah perkembangan riset ke depan dapat diarahkan pada studi perbandingan antara
epistemologi Mu’tazilah dan Asy’ariyah, analisis mendalam tentang pengaruh rasionalisme Mu’tazilah
terhadap perkembangan sains pada era Abbasiyah, atau kajian tentang bagaimana nilai-nilai rasional
Mu’tazilah dapat diintegrasikan ke dalam kurikulum pendidikan Islam modern. Upaya ini diharapkan
dapat memperkaya pemahaman mengenai kontribusi warisan intelektual Mu’tazilah dalam menjawab
tantangan pemikiran Islam di era global.

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa aliran Mu’tazilah ini lahir dari konteks pergulatan
intelektual dan sosial-politik umat Islam pada masa awal Abbasiyah, yang ditandai dengan perdebatan
mengenai iman, dosa besar, dan keadilan Tuhan. Tokoh utama seperti Washil bin Atha memisahkan
diri dari majelis Hasan al-Bashri dan mulai merumuskan ajaran teologi yang berorientasi pada
rasionalitas (‘aql). Dari sinilah Mu’tazilah dikenal sebagai aliran teologi rasional yang menekankan
kemampuan akal untuk memahami kebenaran agama. Latar belakang munculnya aliran ini
menunjukkan adanya kebutuhan untuk menjawab problem keagamaan dengan pendekatan ilmiah dan
logis di tengah kompleksitas zaman.

Lima prinsip dasar ajaran Mu’tazilah — at-tauhid, al- ‘adl, al-wa’d wa al-wa’id, al-manzilah
bayna al-manzilatain, dan al-amr bi al-ma ruf wa an-nahyu ‘an al-munkar — merupakan fondasi yang
membedakan aliran ini dari teologi lainnya. Tauhid menegaskan keesaan Tuhan tanpa
antropomorfisme, al- ‘adl menekankan kebebasan manusia dalam berbuat, al-wa’d wa al-wa’id
menuntut konsistensi keadilan Tuhan dalam memberi balasan, al-manzilah bayna al-manzilatain
memberikan solusi moderat terhadap status pelaku dosa besar, dan amar ma’ruf nahi munkar menjadi
dasar tanggung jawab sosial umat Islam. Kelima prinsip tersebut memperlihatkan keseimbangan antara
teologi, moralitas, dan rasionalitas yang tinggi dalam pandangan keislaman.

Dalam konteks modern, pemikiran Mu’tazilah memiliki relevansi signifikan dalam
memperkuat budaya kritis, dialog agama—sains, serta reformulasi ajaran Islam agar lebih adaptif

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 606-615 615

terhadap perkembangan zaman. Rasionalitas yang mereka gagas dapat menjadi landasan bagi
pendidikan Islam yang mendorong kebebasan berpikir, analisis mendalam, dan argumentasi ilmiah.
Oleh karena itu, warisan intelektual Mu’tazilah tetap penting untuk terus dikaji sebagai bagian dari
upaya memperkaya diskursus teologi dan pemikiran Islam kontemporer.

KETERBATASAN

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu diperhatikan dalam menilai keluasan
dan kedalaman analisisnya. Pertama, penelitian ini sepenuhnya berbasis studi pustaka sehingga kualitas
temuan sangat bergantung pada ketersediaan, ketepatan, dan objektivitas sumber-sumber sekunder yang
digunakan. Keterbatasan ini berpotensi membatasi kemampuan penelitian dalam melakukan verifikasi
historis secara langsung, terutama terkait detail kronologi perkembangan awal Mu’tazilah. Kedua,
penelitian ini belum menggali secara komprehensif ragam perbedaan internal di antara subaliran
Mu’tazilah—seperti antara kelompok Basrah dan Baghdad—yang pada periode klasik memiliki variasi
doktrinal yang cukup signifikan. Ketiga, analisis komparatif dengan aliran teologi lain seperti
Asy’ariyah atau Maturidiyah belum dilakukan secara mendalam, sehingga peluang untuk memetakan
posisi epistemologis Mu’tazilah secara lebih luas belum sepenuhnya tereksplorasi. Keterbatasan-
keterbatasan ini membuka ruang bagi penelitian selanjutnya untuk melakukan pendekatan historis-kritis
yang lebih kaya, penelitian komparatif yang lebih sistematis, atau kajian multidisipliner yang
menempatkan pemikiran Mu’tazilah dalam konteks intelektual Islam yang lebih luas.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Qabhir al-Baghdadi. (1965). Al-Farqu Bain al-Firaq.

Ahmad, J. (2019). Muktazilah, Penamaan, Sejarah dan Lima Prinsip Dasar (Ushul Alkhamsah). Open
Science Framework, December. https://doi.org/10.17605/0OSF.I0/UH2PR

Al-Syahrastani. (1961). Al-Milal wa al-Nihal.

Ali Sami al-Nasysyar. (1966). Nasy’ah al-Fikr al-Falsafi fil Islam .

Ashshiddiq, N., Santalia, 1., Pascasarjana, P., & Makassar, U. A. (2024). 2024 Madani : Jurnal Ilmiah
Multidisiplin Al- Mu ’ tazilah : Sejarah Timbul dan Pokok Ajaran Tentang Ushul Al-khamsah
2024 Madani : Jurnal llmiah Multidisiplin. 2(12), 798-807.

Harun Nasution. (1986). Teologi Islam: Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan.

Imam Abu al-Hasan ’Ali ibn Isma’il al-’ Asy’ari. (1995). Magalat al-Islamiyyin wa Ikhtilaf al-Musallin.

Mawardy Hatta. (2016). Aliran Mu’tazilah Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran Islam. Jurnal limiah
Ilmu Ushuluddin, 12 No.1, 18.

Muhyidin, & Nashihin. (2019). Membumikan Pancasila (Al-Ushul Al-Khamsah) Mu’tazilah. Jurnal
Ummul Qura, XIV(2), 105-114.

Rusman Hasibuan. (1975). Pokok-Pokok Pemikiran Mu’tazilah. Al-Jami’ah, 14, 50.

Ulandari, Y. (2025). Hubungan Mu’tazilah dengan Kalam dan Perannya dalam Sejarah Pemikiran
Islam. MUSHAF JOURNAL : Jurnal llmu Al Quran Dan Hadis, 5(1), 175-181. file:///D:/1. Kuliah
S1, S2 dan LPDP/3. Data Kuliah S2 PKUP Istiglal/Semester 2/7. Ilmu Teologi Klasik dan
Kontemporer (Pak Mulawarman)/UAS/Sumber untuk
artikel/JURNAL+YESSI+(PAK+NUNU+ya.pdf

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



