
 
       Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 606-615 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

         Homepage Journal: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS   

 

 

606 

 

Rasionalisme Mu’tazilah dan Ushul al-Khamsah: Analisis Historis, 

Teologis dan Relevansi Kontemporer 

 

Mu'tazilah Rationalism and Ushul al-Khamsah: Historical, Theological 

Analysis and Contemporary Relevance 
  

Haidar Ali1, Indo Santalia2, Agus Masykur3 
1Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, haidarali120302@gmail.com 
2Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, indosantalia@uin.alauddin.ac.id 
3Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, agusmasykur1973@gmail.com 

 *Corresponding Author: E-mail: haidarali120302@gmail.com 

Artikel Penelitian 
 

Article History: 

Received: 25 Nov, 2025 

Revised: 25 Dec, 2025 

Accepted: 19 Jan, 2026 

 

Kata Kunci: 
Rasionalisme 
Mu’tazilah 
Ushul al-Khamsah 

 
Keywords:  

Rationalism 

Mu’tazilah 

Ushul al-Khamsah 

 
DOI: 10.56338/jks.v9i1.9552 

  

 ABSTRAK  

Penelitian ini membahas rasionalisme Mu’tazilah dan lima prinsip pokoknya 

(Ushul al-Khamsah) melalui kajian historis-teologis untuk memahami 

kontribusinya dalam perkembangan pemikiran Islam. Tujuan utama 

penelitian ini adalah menjelaskan akar kemunculan aliran Mu’tazilah, 

menguraikan struktur teologinya, serta menilai relevansinya dalam konteks 

pemikiran Islam kontemporer. Metode yang digunakan ialah studi 

kepustakaan dengan analisis tematik terhadap literatur klasik dan modern 

yang membahas perkembangan historis, doktrin, dan pengaruh intelektual 

Mu’tazilah. Temuan penelitian menunjukkan bahwa Mu’tazilah tidak hanya 

muncul dari perdebatan mengenai status pelaku dosa besar, tetapi juga 

sebagai upaya sistematis untuk membangun teologi Islam yang rasional, 

logis, dan konsisten. Ushul al-Khamsah memperlihatkan cara pandang yang 

mengutamakan kemurnian tauhid, keadilan Tuhan, tanggung jawab manusia, 

serta posisi moderat dalam menyikapi persoalan teologis. Penelitian ini juga 

menemukan bahwa warisan rasionalisme Mu’tazilah memiliki relevansi kuat 

terhadap isu kontemporer seperti dialog agama–sains, kebebasan berpikir, 

reformasi pemikiran Islam, dan pendidikan kritis. Studi ini memberikan 

kontribusi penting dalam memperkaya kajian teologi Islam dengan 

menunjukkan bahwa pendekatan rasional Mu’tazilah tetap relevan dan dapat 

menjadi inspirasi dalam merespons tantangan intelektual umat Islam di era 

modern. 

 ABSTRACT  

 
This study discusses Mu'tazilah rationalism and its five fundamental principles 
(Ushul al-Khamsah) through historical-theological analysis to understand its 
contribution to the development of Islamic thought. The main objective of this 
study is to explain the roots of the Mu'tazilah school of thought, outline its 
theological structure, and assess its relevance in the context of contemporary 
Islamic thought. The method used is a literature study with thematic analysis of 

https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS
mailto:indosantalia@uin.alauddin.ac.id


Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 606-615   607 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

classical and modern literature discussing the historical development, doctrines, 
and intellectual influence of Mu'tazilah. The findings of this research show that 
Mu'tazilah did not only emerge from debates regarding the status of major sinners, 
but also as a systematic effort to construct a rational, logical, and consistent Islamic 
theology. Ushul al-Khamsah shows a perspective that prioritises the purity of 
tawhid, God's justice, human responsibility, and a moderate position in addressing 
theological issues. This research also found that the Mu'tazilah's legacy of 
rationalism has strong relevance to contemporary issues such as the dialogue 
between religion and science, freedom of thought, Islamic intellectual reform, and 
critical education. This study makes an important contribution to enriching the 
study of Islamic theology by showing that the Mu'tazilah's rational approach 
remains relevant and can be an inspiration in responding to the intellectual 
challenges facing Muslims in the modern era. 
 

 

 

PENDAHULUAN 

Dalam sejarah panjang perkembangan pemikiran Islam, berbagai aliran teologi (kalam) muncul 

sebagai jawaban atas persoalan akidah yang dihadapi umat. Perdebatan seputar keimanan, sifat-sifat 

Tuhan, takdir, serta kedudukan pelaku dosa besar, menjadi isu krusial yang memicu lahirnya beragam 

mazhab pemikiran. Setiap aliran berusaha memberikan penafsiran yang logis dan sesuai dengan ajaran 

al-Qur’an dan hadis, meskipun dengan pendekatan yang berbeda-beda. Dari keragaman itulah 

kemudian muncul aliran Mu’tazilah sebagai salah satu kelompok teologi yang cukup berpengaruh 

dalam sejarah intelektual Islam. 

Pemikiran Mu'tazilah lahir dalam konteks ketidakpastian dan pertentangan yang melibatkan 

berbagai aliran teologi dan filosofi pada masa itu. Ketika masyarakat Islam mulai menghadapi 

pertanyaan-pertanyaan mendasar tentang sifat-sifat Tuhan, kebebasan manusia, dan keadilan ilahi, 

Mu'tazilah muncul dengan pendekatan yang menekankan pentingnya akal. Mereka berargumen bahwa 

akal manusia mampu memahami dan menjelaskan prinsip-prinsip dasar agama, sehingga tidak perlu 

mengabaikan logika dalam interpretasi teks-teks suci(Ulandari, 2025). 

Kemunculan Mu’tazilah tidak hanya dipicu oleh perdebatan mengenai status pelaku dosa besar 

dan posisi manusia dalam menentukan perbuatannya, tetapi juga oleh keinginan untuk merumuskan 

kembali akidah Islam berdasarkan prinsip keesaan Tuhan dan keadilan Ilahi. Pada masa Abbasiyah, 

khususnya di bawah kepemimpinan al-Ma’mun, pemikiran Mu’tazilah ini berkembang pesat dan 

memberikan kontribusi signifikan bagi tradisi filsafat, ilmu pengetahuan, serta budaya intelektual dunia 

Islam. Melalui lima prinsip dasar yang dikenal sebagai Ushul al-Khamsah, aliran ini menekankan 

bahwa agama tidak dapat dipahami tanpa penggunaan akal yang sehat dan argumentasi logis. 

Penelitian ini disusun untuk menjelaskan latar historis kemunculan aliran Mu’tazilah, 

menguraikan pokok ajarannya, serta menganalisis kontribusinya terhadap perkembangan pemikiran 

Islam. Kajian ini penting karena pemikiran Mu’tazilah tidak hanya relevan untuk memahami sejarah 

teologi Islam, tetapi juga dapat memberikan perspektif baru dalam membaca isu-isu kontemporer terkait 

rasionalitas, kebebasan berpikir, dan hubungan antara agama dan akal. Melalui pendekatan deskriptif-

analitis yang merujuk pada literatur klasik dan modern, penelitian ini berupaya menunjukkan bahwa 

warisan intelektual Mu’tazilah memiliki tempat penting dalam diskursus Islam—baik pada masa klasik 

maupun dalam konteks modern. 

Dengan demikian, penelitian ini memberikan kontribusi bagi pengembangan studi teologi Islam, 

khususnya dalam memahami bagaimana pendekatan rasional dapat digunakan untuk menjawab 

persoalan-persoalan keagamaan secara konstruktif dan proporsional. Pendahuluan ini menjadi dasar 

bagi pembahasan selanjutnya yang menguraikan aspek historis, teologis, serta implikasi pemikiran 

Mu’tazilah dalam perkembangan intelektual Islam. 



608  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

METODE 

Studi ini merupakan kajian teologis yang berfokus pada perkembangan pemikiran Mu’tazilah, 

dilihat dari segi sejarah, doktrin, dan kontribusinya dalam tradisi intelektual Islam. Sumber utama yang 

digunakan dalam penelitian ini meliputi karya-karya ilmiah klasik maupun kontemporer yang 

membahas kemunculan, prinsip-prinsip Ushul al-Khamsah, serta pengaruh rasionalisme Mu’tazilah 

dalam dunia Islam. 

Pemilihan sumber dilakukan dengan teknik purposive sampling, yaitu memilih literatur yang 

relevan, otoritatif, dan memiliki signifikansi historis. Sumber tersebut mencakup buku-buku teologi 

klasik, artikel jurnal, disertasi, dan penelitian modern, serta dokumen akademik yang menyediakan data 

penting mengenai perkembangan pemikiran Mu’tazilah. Pengumpulan data dilakukan melalui studi 

pustaka secara sistematis dengan menelusuri basis data akademik seperti Google Scholar dan JSTOR, 

serta referensi klasik yang menjadi rujukan utama dalam studi kalam. 

Untuk analisis data, penelitian ini menggunakan pendekatan analisis tematik guna 

mengidentifikasi pola, tema utama, dan hubungan konseptual dari berbagai sumber. Penelitian ini 

bersifat kualitatif dan tidak menggunakan data primer berupa survei atau wawancara, sehingga 

objektivitas kajian tetap terjaga tanpa pengaruh bias empiris. Dengan pendekatan teoretis yang 

multidisipliner, penelitian ini memberikan pemahaman yang lebih mendalam mengenai struktur 

pemikiran Mu’tazilah serta perannya dalam sejarah teologi Islam. 

 

HASIL 

Latar Belakang dan Sejarah Timbulnya Aliran Mu’tazilah 

Secara bahasa, kata Mu’tazilah berasal dari kata I’tazala, yang berarti “berpisah” atau 

“memisahkan diri”. Juga bisa berarti “menjauh” atau “menjauhkan diri”. Ada anggapan lain bahwa kata 

Mu'tazilah mengandung arti tergelincir, dan karena tergelincirnya aliran Mu'tazilah dari jalan yang 

benar, maka ia diberi nama Mu'tazilah, yaitu golongan yang tergelincir. Kata I’tazala berasal dari kata 

akar a’zala yang berarti “memisahkan” dan tidak mengandung arti tergelincir. Kata yang dipakai dalam 

bahasa Arab untuk tergelincir memang dekat bunyinya dengan a’zala yaitu zalla. Tetapi bagaimanapun, 

nama Mu'tazilah tidak bisa berasal dari kata zalla (Ahmad, 2019). 

  Jika dilihat dari konteks sejarahnya, para pengkaji teologi (mutakallimin), membagi terma 

Mu’tazilah menjadi dua. Pertama, Mu’tazilah dalam arti orang-orang atau kelompok yang netral secara 

politik, tidak ikut terlibat secara langsung pertikaian politik antara Khalifah Ali bin Abi Thalib dengan 

lawan-lawannya, terutama Mu’awiyah, Aisyah, dan Abdullah bin Zubair. Kelompok ini lebih suka 

memisahkan diri dari hingar bingar pertikaian politik pada saat itu. Mereka lebih memprioritaskan 

hidupnya hanya untuk beribadah kepada Allah. Kedua, Mu’tazilah dalam arti golongan yang 

memisahkan diri dari majelis ilmu Hasan Al-Bashri (21-110 H/642-728 M). Di ceritakan, bahwa pada 

saat itu Hasan Al Bashri sedang memberikan kuliah di Masjid Basrah. Tiba-tiba ada seseorang yang 

bertanya kepada Hasan Al-Bashri seputar status atau kedudukan orang yang berbuat dosa besar 

kemudian mati. Apakah orang tersebut akan tetap dimasukkan surga, karena ia masih mempunyai iman 

(ini sesuai dengan pandangan kaum Murji’ah), atau ia akan dimasukkan ke neraka karena perbuatan 

dosa-dosanya (ini sesuai pandangan kaum Khawarij) (Muhyidin & Nashihin, 2019). Golongan kedua 

inilah yang pada dasarnya menjadi salah satu aliran kalam dalam perkembangan pemikiran Islam. 

Masalah status mukmin yang berdosa besar tersebut muncul di forum ketika dipertanyakan oleh 

seorang peserta kepada Hasan al-Bashri di pengajiannya. Disaat Hasan al-Bashri masih berfikir untuk 

menjawab, secara spontan salah seorang peserta pengajian yang bernama Washil ibn Atha (80-131 

H/699-749 M) memberikan jawaban. Menurut pendapat saya katanya, orang mukmin yang berbuat dosa 

besar maka statusnya tidak lagi mukmin sempurna namun juga tidak kafir sempurna. Dia berada di 

antara dua posisi yang disebutnya al-Manzilah bayn al- Manzilatain (tempat di antara dua tempat). 

Sesudah mengemukakan pendapat tersebut, Washil ibn Atha langsung meninggalkan forum pengajian 

Hasan al-Bashri dan diikuti oleh temannya yang Bernama ‘Amr ibn Ubaid. Mereka langsung menuju 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 606-615   609 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

salah satu tempat lain di dalam masjid tersebut. Melihat tindakan Washil dan temannya itu, Hasan al-

Bashri pun berkomentar dengan kata : I’tazala ‘Anna Washil, (Washil telah memisahkan diri dari kita). 

Semenjak itulah Washil dan kawannya- kawannya dinamai dengan sebutan Mu'tazilah(Al-Syahrastani, 

1961). 

Ada pula versi lain sebagaimana dijelaskan oleh al-Baghdadi bahwa Washil dan temannya 

‘Amr ibn ‘Ubaid diusir oleh Hasan al-Basri dari majelisnya karena adanya perbedaan pendapat antara 

mereka tentang masalah qadar dan orang mukmin yang berdosa besar. Keduanya kemudian menjauhkan 

diri dari Hasan al-Bashri dan mereka pun disebut dengan kaum Mu’tazilah karena pendapat mereka 

memisahkan diri dari pendapat umat Islam pada umumnya tentang mukmin yang berdosa besar(Abdul 

Qahir al-Baghdadi, 1965). 

Maka dapat diambil kesimpulan bahwa Mu’tazilah itu ada dua, yakni yang bercorak politik 

yang terjadi pada masa khalifah Ali bin Abi Thalib, dan yang bercorak teologi yang masyhurnya karena 

peristiwa antara Imam Hasan Al-Bashri dan muridnya Washil bin Atha. 

 Terkait penamaan Mu’tazilah itu sendiri, terjadi perbedaan pendapat antara kalangan ulama 

dan ahli Sejarah, yang mengatakan bahwa apakah penamaan itu berasal dari luar kalangan Mu’tazilah, 

atau berasal dari kalangan dalam Mu’tazilah itu sendiri. Pendapat yang mengatakan bahwa nama 

Mu’tazilah itu diberikan oleh pihak luar, biasanya bersumber dari peristiwa keluarnya Washil dari 

pengajian Hasan al-Bashri, di mana dari Hasan Bashri muncul ucapan “I’tazala ‘Anna” . Dari kata-kata 

tersebut muncullah kemudian sebutan Mu’tazilah bagi Washil dan para pengikutnya. Ini berarti bahwa 

nama Mu’tazilah bukan berasal dari Washil sendiri melainkan dari pihak luar. Pihak luar, selain 

memberi nama Mu’tazilah, juga memberikan nama-nama lain. Kaum Ahlussunnah Waljamaah 

menamakan mereka dengan kaum Mu’attilah yakni golongan yang menafikan sifat Tuhan. Mereka 

berpendapat bahwa Tuhan tidak mempunyai sifat-sifat yang berdiri sendiri pada zat. Selain itu, ada pula 

yang menjuluki dengan istilah kaum al-Qadariyah, karena mereka menganut paham bahwa manusia 

memiliki kebebasan berkehendak dan kemampuan berbuat. Selain itu ada pula yang menamakan 

dengan al-Wa’idiyah, karena mereka mengajarkan paham bahwa ancaman Tuhan terhadap orang-orang 

yang tidak taat pasti berlaku(Mawardy Hatta, 2016). 

Kaum Mu’tazilah sendiri sebenarnya menamakan golongan mereka dengan sebutan “Ahlu al-

‘adli wa al-tauhid, yakni golongan yang mempertahankan keadilan dan keesaan Tuhan. Sebutan ini 

lebih mereka sukai karena bersumber dari dua ajaran pokok yaitu al-‘Adlu dan al-Tauhid. Kendati 

demikian, kalau kita perhatikan ucapan-ucapan kaum Mu’tazilah sendiri, akan dijumpai bahwa mereka 

tidak menolak disebut Mu’tazilah. Menurut Harun Nasution, walaupun lebih senang disebut Ahl al-‘adl 

wa al-tauhid, namun mereka tidak menolak disebut Mu’tazilah itu. Bahkan dari ucapan-ucapan pemuka 

Mu’tazilah dapat disimpulkan bahwa mereka sendirilah yang menimbulkan nama itu(Harun Nasution, 

1986). Al-Qadhi Abd al-Jabbar misalnya mengatakan bahwa dalam al-Quran terdapat kata I’tazala yang 

mengandung arti menjauhi yang salah atau tidak benar, dan dengan demikian Mu’tazilah mengandung 

arti pujian. Ia juga menambahkan adanya hadits nabi yang menerangkan bahwa umat akan terpecah 

menjadi 73 golongan dan yang paling patuh dan terbaik di antaranya adalah golongan Mu’tazilah(Ali 

Sami al-Nasysyar, 1966). 

Keterangan di atas menunjukkan adanya dua pendapat tentang penamaan Mu’tazilah. Satu 

pendapat mengatakan penamaan berasal dari pihak luar, dan satu pendapat mengatakan penamaan dari 

kaum Mu’tazilah sendiri, atau sekurang-kurangnya mereka tidak menolak dengan nama tersebut. Tapi 

jika mengacu pada awal munculnya nama tersebut, maka pemberian nama itu berasal dari pihak luar, 

yaitu berasal dari ucapan Hasan al-Bashri, bukan dari kaum Mu’tazilah sendiri. 

 

 

 

 



610  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

Pokok-Pokok Ajaran al-Ushul al-Khamsah  

Dalam ajarannya, Mu’tazilah mempunyai 5 doktrin pokok yang populer dengan istilah al-Ushul 

al-Khamsah. Adapun 5 doktrin tersebut yaitu, at-Tawhid, al-Wa’d wa al-Wa’id, al-Manzilah bain al-

Manzilatain, dan al-Amr bi al-ma’ruf wa al-Nahyu ‘an al-Munkar. 

1. At-Tawhid (Keesaan Tuhan) 

Tauhid adalah dasar aqidah Islam yang pokok dan paling utama. Sebenarnya tauhid ini 

bukanlah ciptaan aliran Mu’tazilah. Tetapi karena mereka menafsirkan dan 

mempertahankannya sedemikian rupa, maka mereka dipertalikan dengan prinsip Tauhid 

itu(Rusman Hasibuan, 1975). Ini merupakan prinsip utama dan intisari ajaran Mu'tazilah. 

Sebenarnya, setiap madzhab teologis dalam Islam memegang doktrin ini, namun bagi 

Mu'tazilah, tauhid memiliki arti yang spesifik. 

 Imam Al-Asy’ari dalam bukunya (Maqolatul Islamiyyin) menyebutkan tafsiran Mu’tazilah 

terhadap tauhid sebagai berikut: “Allah itu Esa, tidak ada sesuatu yang menyamainya, bukan 

jism (benda), bukan pribadi (syakhs), bukan jauhar (substansi), tidak berlaku padanya masa. 

Tidak ada tempat bagiNya, tidak bisa disifati dengan sifat-sifat yang ada pada makhluq, tidak 

ada batas bagiNya, tidak melahirkan dan tidak pula dilahirkan, mustahil diindra, tidak dapat 

dilihat mata kepala dan tidak bisa digambarkan akal pikiran. Ia maha mengetahui berkuasa dan 

hidup, tetapi tidak seperti orang yang mengetahui, orang yang berkuasa dan orang yang hidup. 

Hanya ia sendiri yang qodim, tidak ada yang qodim selain-Nya, tidak ada pembantu bagi-Nya 

dalam menciptakan. Dengan melihat panggambaran tersebut diatas, oleh karena itu tidaklah 

keliru kalau kita katakan, bahwa golongan Mu'tazilah telah mengenal pikiran-pikiran filsafat 

yang tersiar pada masanya (Imam Abu al-Hasan ’Ali ibn Isma’il al-’Asy’ari, 1995). 

Prinsip tauhid dalam Mu'tazilah menekankan bahwa Tuhan adalah satu dan tidak ada sekutu 

bagi-Nya. Mereka berargumen bahwa sifat-sifat Tuhan tidak dapat dipisahkan dari diri-Nya, 

dan bahwa segala bentuk penyerupaan Tuhan dengan makhluk-Nya (anthropomorphism) 

adalah salah. Mu'tazilah menolak gagasan bahwa Tuhan memiliki sifat-sifat fisik atau bentuk, 

dan menekankan bahwa Tuhan adalah esensial serta transenden. Pendekatan ini menegaskan 

bahwa akal manusia dapat memahami dan membuktikan keesaan Tuhan tanpa perlu bergantung 

pada teks-teks wahyu secara langsung (Ulandari, 2025). 

2. Al-‘Adlu (Keadilan Tuhan) 

Menurut aliran Mu'tazilah, dasar keadilan itu ialah meletakkan pertanggungan jawaban, 

manusia atas segala perbuatannya. Golongan Mu’tazilah menafsirkan keadilan sebagai berikut: 

"Tuhan tidak menghendaki keburukan, tidak menciptakan perbuatan manusia. Manusia ini bisa 

mengerjakan perintah=perintah-Nya dan meninggalkan larangan-larangan-Nya, dengan kodrat 

(kekuasaan) yang dijadikan oleh Tuhan pada diri mereka. la hanya memerintahkan apa yang 

dikehendaki-Nya dan melarang apa yang diperintahkan-Nya, dan tldak campur tangan dalam 

keburukan-keburukan yang dilarang-Nya” (Rusman Hasibuan, 1975). 

Sebagai kelanjutan dari prinsip-prinsip diatas, orang Mu’tazilah berpendapat, bahwa Tuhan 

menciptakan makhluk ini atas dasar tujuan dan hikmat kebijaksanaan. Tuhan tidak 

menghendaki keburukan dan tidak pula memerintahkannya. Manusia mempunyai kesanggupan 

untuk mewujudkan perbuatannya, sebab dengan cara demikian, dapat dipahami apa perintah-

perintah Tuhan, janji dan ancaman-Nya, pengutusan Rasul-Rasul, dsb. Dan oleh karena itu pula, 

manusia harus mempunyai kebebasan untuk berbuat apapun juga. Manusia adalah khaliqul-

af'al dirinya sendiri. Kalau manusia itu tidak merdeka dalam perbuatan-perbuatannya, maka 

adalah tidak adil kalau Tuhan meminta pertanggungan jawaban dari mereka. Tuhan itu adalah 

maha adil, dan wajib berbuat adil. Pengertian "Allah" tidak dapat dilepaskan dari pengertian 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 606-615   611 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

adil. Tuhan tidak berbuat sesuatu yang menyimpang dari keadilan. Dan Tuhan menciptakan 

manusia ini adalah supaya manusia berbahagia. Karena itu pulalah Tuhan mengirimkan wahyu-

Nya pada Nabi-Nabi yang menuntun manusia ini untuk menuju kepada kebahagiaan. Manusia 

yang berbuat baik, tetapi hidupnya sengsara, juga pastl mendapat anugerah Tuhan diakhirat. 

Keadilan Tuhan itu berlaku untuk seluruh manusia, muslim atau bukan muslim, seluruh hewan 

dan lsi alam semesta (Rusman Hasibuan, 1975). 

Mu’tazilah berpendapat bahwa pengertian baik dan buruk itu adalah mutlak untuk dirinya 

sendiri. Karena sesuatu itu adalah baik, maka Tuhan memerintahkannya. Dan sebaliknya karena 

sesuatu itu buruk, maka Tuhan melarang melakukannya. Bagi manusia, untuk mengetahui 

perbedaan baik dan buruk itu diberilah akal disamping wahyu. (Rusman Hasibuan, 1975) 

3. Al-Wa’d wa al-Wa’id (Janji dan Ancaman) 

Janji dan ancaman merupakan kelanjutan dari prinsip keadilan. Mereka yakin bahwa janji 

Tuhan akan memberikan pahala berupa syurga dan ancaman akan menjatuhkan siksa yaitu 

neraka sebagai yang disebutkan di dalam Al Qur’an pasti dilaksanakan, karena Tuhan sendiri 

sudah menjanjikan hal yang demikian itu. Siapa yang berbuat baik akan dibalas kebaikan dan 

siapa yang akan berbuat jahat akan dibalas pula dengan kejahatan. Siapa yang keluar dari dunia 

penuh dengan ketaatan dan taubat, ia berhak akan pahala dan mendapatkan tempat di syurga. 

Sebaliknya siapa yang keluar dari dunia sebelum taubat dari dosa besar yang pernah dibuatnya, 

maka ia akan diabadikan di dalam neraka. Namun demikian menurut Mu'tazilah, siksa yang 

diterimanya akan lebih ringan jika dibandingkan dengan yang kafir sama sekali(Ahmad, 2019).  

Pendapat Mutazilah, berbeda dengan Murjiah yang menyatakan bahwa kemaksiatan tidak 

mempengaruhi keimanan. Jika ini dibenarkan, berarti ancaman Tuhan tidak ada artinya, dan ini 

mustahil. Sebab, Tuhan tidak akan menyalahi janji-Nya. Dari sinilah Mu’tazilah mengingkari 

adanya syafaat pada hari kiamat. Sebab, menyalahi adanya prinsip janji dan ancaman. Tuhan 

tidak disebut adil jika ia tidak memberi pahala kepada orang yang berbuat kebaikan dan 

menghukum kepada orang yang berbuat buruk, karena itulah yang dijanjikan oleh Tuhan, 

sebagaimana tertera dalam QS. Al Zalzalah ayat 7-8: yang artinya: “Siapa yang mengerjakan 

kebaikan seberat zarah, dia akan melihat (balasan)-nya.Siapa yang mengerjakan kejahatan 

seberat zarah, dia akan melihat (balasan)-nya”(Ashshiddiq et al., 2024). 

4. Al-Manzilah Bayna Al-Manzilatain (Posisi Diantara Dua Posisi) 

Al-Manzilah baina al-Manzilatain merupakan ajaran dasar pertama yang lahir di kalangan 

Muktazilah. Ini adalah satu istilah khusus yang digunakan oleh kaum Mu’tazilah untuk 

merespon fenomena yang terjadi di tengah-tengah masyarakat pada masa pemerintahan Amirul 

Mukmini Ali bin Abi Thalib. Yakni ketika terjadi selisih paham antara kaum khawarij dan 

Murjiah menyangkut perkara kafir dan mengkafirkan orang muslim yang kedapatan telah 

melakukan dosa besar (fasik). Bagi kaum khawarij, mereka yang fasik itu (para pendosa) bisa 

digolongkan kedalam orang-orang yang kufur, oleh karena itu mereka sama saja dengan orang 

kafir. Atau tegasnya, menurut kaum khawarij mereka itu adalah kafir. Sebaliknya, menurut 

kelompok murjiah, sepanjang imannya masih utuh walaupun seseorang telah melakukan 

kejahatan dan berdosa besar maka dia masih tetap dianggap orang muslim. 

Alasan kelompok ini sederhana, bahwa urusan hati siapa yang tahu. Dan iman adalah 

urusan hati. Jadi sepanjang hatinya masih beriman maka dia adalah tetap orang muslim. Kaum 

Mu’tazilah tampil ditengah-tengah mereka dengan mengatakan bahwa untuk perkara seperti itu 



612  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

maka manzilah wal manziltain- lah dia. Orang yang melakukan perbuatan dosa besar itu adalah 

ada diantara dua posisi, yakni antara kafir dan muslim. Orang yang melakukan perbuatan fasik 

itu bukanlah termasuk kedalam golongan kaum muslimin dan bukan pula termasuk kedalam 

golongan kafir, mereka ada diantara dua posisi itu. Doktrin inilah yang kemudian melahirkan 

aliran Mu’tazilah yang digagas oleh Washil ibn Atha. Washil memutuskan bahwa orang yang 

berbuat dosa besar selain syirik, tidak mukmin tidak pula kafir, tetapi fasik. Jadi kefasikan 

adalah suatu hal yang berdiri sendiri antara iman dan kafir. Tingkatan orang fasik di bawah 

orang mukmin dan di atas orang kafir(Ahmad, 2019). 

Pendapat Wasil yang demikian ini adalah berdasarkan atas:  

a. Ayat-ayat Our'an dan Hadis Nabi Saw. yang menganjurkan manusia ini untuk mengambil jalan 

tengah dalam segala hal, seperti Surat Al-lsra' ayat 31 dan 110, serta Al-Baqarah ayat 137 

b. Fikiran-flkiran filosof, utamanya Aristoteles yang mengatakan, bahwa keutamaan ltu ialah 

jalan tengah antara dua jalan yang berlebih-lebihan. 

c. Ajaran Plato yang mengatakan bahwa ada suatu tempat diantara baik dan buruk. 

d. Kata-kata hikmah dari cendekiawan, seperti perkataan Ali r.a "Kun fiddunia wasathon" 

(jadllah kamu dalam dunla Inl tengah-tengah)(Rusman Hasibuan, 1975). 

 Golongan Mu'tazilah memperdalam jalan tengah tersebut sehingga menjadi suatu prinsip 

rasionalis-ethis-phylosophis, yaitu pengambilan jalan tengah antara dua ujungnya yang 

berlebih-lebihan. 

 

5. Al-Amr bi al-ma’ruf wa al-Nahyu ‘an al-munkar (Perintah melakukan yang baik dan 

Larangan berbuat yang mungkar) 

Doktrin kelima ini, Al-Amru bi Al-Ma’ruf wa An-Nahyu an Al-Munkar, dimaknai sebagai 

menyuruh kebajikan dan melarang kemungkaran. Doktrin ini menekankan keberpihakan pada 

kebenaran dan kebaikan. Ini adalah konsekuensi logis dari keimanan seseorang. Pengakuan 

keimanan tidak cukup hanya di hati atau di lisan. Tetapi iman harus dibuktikan dengan 

perbuatan baik, diantaranya dengan menyuruh orang lain berbuat baik dan mencegahnya dari 

berbuat jahat. 

Ada beberapa syarat yang harus dipenuhi seorang mukmin dalam ber-amar ma’ruf dan nahi 

munkar, sebagaimana yang dijelaskan oleh Abdul Jabbar, salah satu tokoh terkemuka 

Mu’tazilah. 

a. Harus mengetahui bahwa perbuatan yang disuruh itu ma’ruf dan yang dilarang itu munkar. 

b. Harus mengetahui bahwa kemungkaran tersebut sudah dilakukan orang. 

c. Harus mengetahui bahwa perbuatan amar ma’ruf atau nahi munkar tersebut tidak membawa 

mudharat yang lebih besar 

d. Harus bisa memprediksi bahwa tindakan amar ma’ruf dan nahi munkar tersebut tidak 

membahayakan dirinya, dan hartanya (Muhyidin & Nashihin, 2019). 

Perbedaan mendasar Mu'tazilah dengan aliran lain mengenai doktrin kelima ini terletak 

pada tatanan pelaksanaannya. Menurut Mu’tazilah, jika memang diperlukan, cara kekerasan bisa 

ditempuh untuk merealisasikan doktrin tersebut. Dan sejarah telah mencatat, betapa Mu’tazilah 

telah melakukan cara kekerasan dalam rangka merealisasikan dan menyiarkan doktrin-doktrinnya 

tersebut(Muhyidin & Nashihin, 2019). Mu'tazilah pernah memakai kekerasan dalam menyiarkan 

ajarannya yang menyangkut seorang ulama besar, yakni Ahmad ibn Hambal yang terpaksa masuk 

penjara karena berbeda pendapatnya mengenai status Al Qur’an, dalam peristiwa “Mihnah”, 

semacam ujian monoloyalitas bagi pejabat-pejabat negara(Ahmad, 2019). 

 

 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 606-615   613 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

Relevansi Ajaran Mu’tazilah di Era Kontemporer 

 

Di era modern, semangat rasionalitas dan kebebasan berpikir yang diwariskan oleh Mu’tazilah 

kembali mendapatkan perhatian di kalangan para pemikir Islam. Banyak tokoh modern melihat bahwa 

pendekatan teologis yang rasional dan terbuka terhadap perubahan zaman sangat dibutuhkan dalam 

menjawab berbagai tantangan umat Islam saat ini, seperti kemunduran intelektual, fanatisme, dan 

stagnasi pemikiran. Dalam konteks ini, gagasan Mu’tazilah tentang pentingnya akal (‘aql) menjadi 

inspirasi untuk mengembangkan Islam yang sejalan dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan nilai-nilai 

kemanusiaan universal. 

Pemikiran Mu'tazilah memiliki relevansi yang signifikan dalam konteks modern, di antaranya; 

1.) Dialog Antar Agama dan Intelektual: Dengan pendekatan rasional dan logis, pemikiran Mu'tazilah 

membuka ruang untuk dialog antar agama dan pemikiran. Dalam dunia yang semakin global dan 

pluralis, pendekatan ini membantu menciptakan pemahaman yang lebih baik antara berbagai tradisi 

keagamaan. 
2.) Reformasi Pemikiran Islam: Banyak pemikir Muslim kontemporer yang terinspirasi oleh Mu'tazilah 

dalam upaya mereka untuk mereformasi pemikiran Islam. Dengan menekankan pentingnya rasionalitas, 

akal dan mereka berusaha untuk menyesuaikan ajaran Islam dengan tantangan zaman modern, termasuk 

isu-isu hak asasi manusia, keadilan sosial, dan demokrasi. 

3.) Kritik terhadap Dogma Tradisional: Pemikiran Mu'tazilah memberikan dasar bagi kritik terhadap 

dogma-dogma tradisional yang dianggap tidak relevan lagi. Dengan menekankan bahwa pemahaman 

agama harus terus berkembang dan beradaptasi, mereka mendorong umat Islam untuk melakukan 

refleksi kritis terhadap ajaran-ajaran mereka. 

4.) Pendidikan dan Intelektualisme: Pendekatan Mu'tazilah terhadap pendidikan dan intelektualisme 

menjadi inspirasi bagi banyak institusi pendidikan modern, yang berupaya Islam untuk 

mengintegrasikan pemikiran kritis dan rasional. 

 

Secara keseluruhan, Mu'tazilah telah memberikan kontribusi penting dalam kalam dan 

pemikiran Islam yang masih terasa dampaknya hingga saat ini. Dengan penekanan pada rasionalisme, 

keadilan, dan kebebasan manusia, mereka tidak hanya membentuk diskusi teologis pada zamannya, 

tetapi juga memberikan landasan bagi banyak pemikir Muslim modern untuk menghadapi tantangan 

dunia kontemporer. Relevansi pemikiran Mu'tazilah dalam konteks modern menunjukkan bahwa 

pendekatan kritis dan rasional masih sangat diperlukan dalam pencarian kebenaran dan keadilan dalam 

tradisi Islam(Ulandari, 2025). 

 

DISKUSI 

  Bagian diskusi ini bertujuan menafsirkan temuan penelitian mengenai rasionalisme Mu’tazilah, 

Ushul al-Khamsah, serta relevansinya terhadap perkembangan teologi Islam. Penelitian ini memiliki 

tujuan utama untuk menjelaskan akar historis kemunculan aliran Mu’tazilah, menguraikan lima ajaran 

pokoknya, serta mengkaji kontribusi dan signifikansinya bagi tradisi intelektual Islam. Temuan tersebut 

menunjukkan bahwa Mu’tazilah tidak hanya lahir dari perdebatan tentang status pelaku dosa besar, 

tetapi juga muncul sebagai respons terhadap kebutuhan akan pendekatan keagamaan yang rasional dan 

konsisten, sebagaimana telah dijelaskan oleh Muhyiddin dan Nashihin (2019). 

 Secara kontribusi, penelitian ini menegaskan kembali bahwa Mu’tazilah telah memberikan fondasi 

penting bagi perkembangan pemikiran teologis rasional dalam Islam. Doktrin-doktrin seperti tawhid 

yang mereka pahami secara ketat sebagai penolakan terhadap segala bentuk antropomorfisme 

sebagaimana ditunjukkan dalam karya al-Asy’ari (1995) dan diperkuat oleh Ulandari (2025), serta 

ajaran keadilan Tuhan yang menegaskan kebebasan manusia sebagaimana dijelaskan Hasibuan (1975), 



614  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

mengonfirmasi bahwa aliran ini membangun sistem teologi yang bersifat argumentatif dan berbasis 

logika. Hal ini sejalan dengan pandangan Nasution (1986) yang menempatkan Mu’tazilah sebagai 

pelopor metodologi rasional dalam studi kalam. 

 Keterkaitan temuan penelitian ini dengan literatur terdahulu juga terlihat jelas. Misalnya, kajian 

historis mengenai penamaan Mu’tazilah mendukung uraian al-Syahrastani (1961) dan al-Baghdadi 

(1965) bahwa istilah “Mu’tazilah” muncul dari peristiwa ketika Washil ibn Atha meninggalkan majelis 

Hasan al-Bashri. Ulandari (2025) juga menegaskan bahwa penggunaan akal (‘aql) merupakan fondasi 

epistemologis seluruh konstruksi teologi Mu’tazilah, sehingga temuan penelitian ini berada dalam garis 

yang sama dengan pandangan para sarjana modern. 

Beberapa temuan penting lainnya muncul dari analisis terhadap Ushul al-Khamsah. Prinsip al-Manzilah 

bayna al-Manzilatain, misalnya, menggambarkan posisi moderat yang dicari Mu’tazilah di antara 

pandangan Khawarij dan Murji’ah, sebagaimana dijelaskan secara rinci oleh Ahmad (2019). Pendapat 

ini diperkuat oleh analisis Hasibuan (1975), yang menunjukkan adanya pengaruh etika Aristoteles dan 

konsep jalan tengah dalam penyusunan doktrin tersebut. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan 

bahwa Ushul al-Khamsah tidak hanya bersumber dari teks keagamaan, tetapi juga diperkaya oleh 

interaksi dengan tradisi filsafat yang berkembang pada masa itu. 

 Dalam konteks kontemporer, temuan penelitian ini menunjukkan relevansi kuat ajaran Mu’tazilah 

dalam isu-isu seperti rasionalitas, keadilan sosial, kebebasan berpikir, serta dialog antara agama dan 

sains. Hal ini sejalan dengan analisis Ulandari (2025) yang menyatakan bahwa nilai-nilai rasionalistik 

Mu’tazilah sangat potensial untuk memperkuat upaya reformasi pemikiran Islam di era modern. 

Implikasi praktis dari temuan ini meliputi pentingnya mengintegrasikan pemikiran kritis dalam 

pendidikan Islam, memperkuat penggunaan argumentasi rasional dalam diskusi keagamaan, serta 

membangun budaya akademik yang terbuka terhadap perdebatan ilmiah. 

 Oleh karena itu, arah perkembangan riset ke depan dapat diarahkan pada studi perbandingan antara 

epistemologi Mu’tazilah dan Asy’ariyah, analisis mendalam tentang pengaruh rasionalisme Mu’tazilah 

terhadap perkembangan sains pada era Abbasiyah, atau kajian tentang bagaimana nilai-nilai rasional 

Mu’tazilah dapat diintegrasikan ke dalam kurikulum pendidikan Islam modern. Upaya ini diharapkan 

dapat memperkaya pemahaman mengenai kontribusi warisan intelektual Mu’tazilah dalam menjawab 

tantangan pemikiran Islam di era global. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa aliran Mu’tazilah ini lahir dari konteks pergulatan 

intelektual dan sosial-politik umat Islam pada masa awal Abbasiyah, yang ditandai dengan perdebatan 

mengenai iman, dosa besar, dan keadilan Tuhan. Tokoh utama seperti Washil bin Atha memisahkan 

diri dari majelis Hasan al-Bashri dan mulai merumuskan ajaran teologi yang berorientasi pada 

rasionalitas (‘aql). Dari sinilah Mu’tazilah dikenal sebagai aliran teologi rasional yang menekankan 

kemampuan akal untuk memahami kebenaran agama. Latar belakang munculnya aliran ini 

menunjukkan adanya kebutuhan untuk menjawab problem keagamaan dengan pendekatan ilmiah dan 

logis di tengah kompleksitas zaman. 

Lima prinsip dasar ajaran Mu’tazilah — at-tauhid, al- ‘adl, al-wa’d wa al-wa’id, al-manzilah 

bayna al-manzilatain, dan al-amr bi al-ma’ruf wa an-nahyu ‘an al-munkar — merupakan fondasi yang 

membedakan aliran ini dari teologi lainnya. Tauhid menegaskan keesaan Tuhan tanpa 

antropomorfisme, al- ‘adl menekankan kebebasan manusia dalam berbuat, al-wa’d wa al-wa’id 

menuntut konsistensi keadilan Tuhan dalam memberi balasan, al-manzilah bayna al-manzilatain 

memberikan solusi moderat terhadap status pelaku dosa besar, dan amar ma’ruf nahi munkar menjadi 

dasar tanggung jawab sosial umat Islam. Kelima prinsip tersebut memperlihatkan keseimbangan antara 

teologi, moralitas, dan rasionalitas yang tinggi dalam pandangan keislaman. 

Dalam konteks modern, pemikiran Mu’tazilah memiliki relevansi signifikan dalam 

memperkuat budaya kritis, dialog agama–sains, serta reformulasi ajaran Islam agar lebih adaptif 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 606-615   615 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

terhadap perkembangan zaman. Rasionalitas yang mereka gagas dapat menjadi landasan bagi 

pendidikan Islam yang mendorong kebebasan berpikir, analisis mendalam, dan argumentasi ilmiah. 

Oleh karena itu, warisan intelektual Mu’tazilah tetap penting untuk terus dikaji sebagai bagian dari 

upaya memperkaya diskursus teologi dan pemikiran Islam kontemporer. 

 

KETERBATASAN 

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan yang perlu diperhatikan dalam menilai keluasan 

dan kedalaman analisisnya. Pertama, penelitian ini sepenuhnya berbasis studi pustaka sehingga kualitas 

temuan sangat bergantung pada ketersediaan, ketepatan, dan objektivitas sumber-sumber sekunder yang 

digunakan. Keterbatasan ini berpotensi membatasi kemampuan penelitian dalam melakukan verifikasi 

historis secara langsung, terutama terkait detail kronologi perkembangan awal Mu’tazilah. Kedua, 

penelitian ini belum menggali secara komprehensif ragam perbedaan internal di antara subaliran 

Mu’tazilah—seperti antara kelompok Basrah dan Baghdad—yang pada periode klasik memiliki variasi 

doktrinal yang cukup signifikan. Ketiga, analisis komparatif dengan aliran teologi lain seperti 

Asy’ariyah atau Maturidiyah belum dilakukan secara mendalam, sehingga peluang untuk memetakan 

posisi epistemologis Mu’tazilah secara lebih luas belum sepenuhnya tereksplorasi. Keterbatasan-

keterbatasan ini membuka ruang bagi penelitian selanjutnya untuk melakukan pendekatan historis-kritis 

yang lebih kaya, penelitian komparatif yang lebih sistematis, atau kajian multidisipliner yang 

menempatkan pemikiran Mu’tazilah dalam konteks intelektual Islam yang lebih luas. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 
Abdul Qahir al-Baghdadi. (1965). Al-Farqu Bain al-Firaq. 
Ahmad, J. (2019). Muktazilah, Penamaan, Sejarah dan Lima Prinsip Dasar (Ushul Alkhamsah). Open 

Science Framework, December. https://doi.org/10.17605/OSF.IO/UH2PR 
Al-Syahrastani. (1961). Al-Milal wa al-Nihal. 
Ali Sami al-Nasysyar. (1966). Nasy’ah al-Fikr al-Falsafi fil Islam I. 
Ashshiddiq, N., Santalia, I., Pascasarjana, P., & Makassar, U. A. (2024). 2024 Madani : Jurnal Ilmiah 

Multidisiplin Al- Mu ’ tazilah : Sejarah Timbul dan Pokok Ajaran Tentang Ushul Al-khamsah 
2024 Madani : Jurnal Ilmiah Multidisiplin. 2(12), 798–807. 

Harun Nasution. (1986). Teologi Islam: Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan. 
Imam Abu al-Hasan ’Ali ibn Isma’il al-’Asy’ari. (1995). Maqalat al-Islamiyyin wa Ikhtilaf al-Musallin. 
Mawardy Hatta. (2016). Aliran Mu’tazilah Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran Islam. Jurnal Ilmiah 

Ilmu Ushuluddin, 12 No.1, 18. 
Muhyidin, & Nashihin. (2019). Membumikan Pancasila (Al-Ushul Al-Khamsah) Mu’tazilah. Jurnal 

Ummul Qura, XIV(2), 105–114. 
Rusman Hasibuan. (1975). Pokok-Pokok Pemikiran Mu’tazilah. Al-Jami’ah, 14, 50. 
Ulandari, Y. (2025). Hubungan Mu’tazilah dengan Kalam dan Perannya dalam Sejarah Pemikiran 

Islam. MUSHAF JOURNAL : Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 5(1), 175–181. file:///D:/1. Kuliah 
S1, S2 dan LPDP/3. Data Kuliah S2 PKUP Istiqlal/Semester 2/7. Ilmu Teologi Klasik dan 
Kontemporer (Pak Mulawarman)/UAS/Sumber untuk 
artikel/JURNAL+YESSI+(PAK+NUNU+ya.pdf 

 


