Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 519-530

-

Jurnal
Kolahoratif Sains

|

g
;

"3 L
v,

Homepage Journal: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS

Dari Qadian ke Dunia: Sejarah Kemunculan dan Persebaran Ahmadiyah

From Qadian to The World: The History of The Emergence and Spread of
The Ahmadiyya Movement

Nurul Islamiah', Indo Santalia?, Agus Masykur?

123UIN Alauddin Makassar

*Corresponding Author: E-mail: islamiahnrl0801@gmail.com

Artikel Penelitian

Article History:
Received: 25 Nov, 2025
Revised: 25 Dec, 2025
Accepted: 19 Jan, 2026

Kata Kunci:
Ahmadiyah

Mirza Ghulam Ahmad
Sejarah Islam Modern

Keywords:
Ahmadiyya
Mirza Ghulam Ahmad

Modern Islamic History

DOI: 10.56338/jks.v9i1.9376

ABSTRAK

Gerakan Ahmadiyah merupakan salah satu fenomena keagamaan paling penting dan
kontroversial dalam sejarah islam modern. Didirikan oleh Mirza Ghulam Ahmad pada
akhir abad ke-19 di Qadian, India, Ahmadiyah muncul dalam konteks kolonialisme,
krisis otoritas keagamaan, dan kebutuhan pembaharuan pemikiran islam. Gerakan ini
menawarkan penafsiran baru mengenai konsep kenabian, jihad, serta pembaruan
moral-spiritual umat, yang kemudian memicu respon luas dari masyarakat muslim,
mulai dari penerimaan terbatas hingga penolakan keras. Penelitian ini membahas latar
historis kemunculan Ahmadiyah, tahapan perkembangannya, perpecahan internal
antara Ahmadiyah Qadian dan Lahore, serta penyebarannya ke berbagai kawasan
dunia islam. Dengan pendekatan historis dan sosiologis, penelitian ini bertujuan
memberikan pemahaman komprehensif tentang bagaimana ahmadiyah tumbuh,
bertahan, dan terus memainkan peran signifikan dalam diskursus keislaman global.
ABSTRACT

Ahmadiyya is one of the most significant and controversial religious movements in
modern islamic history. Founded by Mirza Ghulam Ahmad in the late nineteenth
century in Qadian, India, the movement emerged within the context of colonial rule, a
crisis of religious authority, and the growing need for intellectual and spiritual reform
within Islam. Ahmadiyya introduced ner interpretations concerning prophethood,
jihad, and moral renewal, which elicited diverse responses from Muslim communities,
ranging from limited acceptance to strong opposition. This study examines the
historical background of Ahmadiyya’s emergence, its stages of development, the
internal split between the Qadian and Lahore branches, and its expansion across
various regions of the Islamic world. Through a combined historical and sosiological
approach, this research aims to provide a comprehensive understanding of how
Ahmadiyya has grown, persisted, and continued to play a significant role in global
Islamic discourse.

PENDAHULUAN

Ahmadiyah merupakan salah satu gerakan keagamaan yang muncul dalam sejarah

Islam modern dan menjadi salah satu perdebatan paling panjang dalam dunia Islam
kontemporer. Gerakan ini lahir pada akhir abad ke-19 di India, tepatnya di Qadian, Punjab, di
bawah kepemimpinan Mirza Ghulam Ahmad (1835-1908). Ia mengklaim diri sebagai
mujaddid (pembaharu agama), al-Masih al-Mau‘td (Mesias yang dijanjikan), bahkan dalam
pandangan para pengikutnya juga sebagai nabi dalam pengertian non-syariat. Klaim ini
kemudian menimbulkan kontroversi besar di kalangan umat Islam, karena bertentangan dengan

519


https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS

520

keyakinan mainstream bahwa Nabi Muhammad SAW adalah nabi terakhir (khatam al-anbiya’).
Konteks kemunculan Ahmadiyah tidak dapat dilepaskan dari situasi sosial-politik umat Islam
di India pada masa penjajahan Inggris. Setelah kekalahan pemberontakan 1857, umat Islam
mengalami kemunduran sosial dan politik yang mendalam. Dalam kondisi itu, muncul berbagai
gerakan reformasi Islam seperti gerakan Aligarki oleh Sir Sayyid Ahmad Khan, gerakan
Deoband, dan juga Ahmadiyah yang masing-masing menawarkan jalan kebangkitan Islam
dengan corak dan pendekatan yang berbeda.

Mirza Ghulam Ahmad melalui gerakan Ahmadiyah berupaya menegaskan kembali
ajaran Islam yang menurutnya telah disalahpahami oleh umat. Ia menekankan pentingnya
moralitas, rasionalitas, serta dialog antaragama, terutama sebagai respons terhadap tantangan
dari misionaris Kristen dan gerakan kebangkitan Hindu di India kala itu. Namun, seiring
berkembangnya pemikiran Ghulam Ahmad, terutama klaim kenabiannya, Ahmadiyah mulai
ditolak oleh banyak ulama dan lembaga Islam. Gerakan Ahmadiyah kemudian terpecah
menjadi dua aliran besar: Ahmadiyah Qadian, yang menganggap Mirza Ghulam Ahmad
sebagai nabi, dan Ahmadiyah Lahore, yang memandangnya hanya sebagai pembaharu agama.
Dari India, ajaran ini menyebar ke berbagai belahan dunia, termasuk ke Asia Tenggara, Afrika,
Eropa, dan Amerika. Di Indonesia, Ahmadiyah mulai dikenal sejak tahun 1920-an dan hingga
kini tetap menjadi tema diskusi hangat dalam isu keagamaan dan kebebasan beragama.

Perdebatan seputar Ahmadiyah tidak hanya berkaitan dengan aspek teologi, tetapi juga
menyangkut persoalan identitas keislaman, otoritas keagamaan, dan hubungan agama dengan
negara. Di banyak negara mayoritas Muslim, termasuk Pakistan dan Indonesia, Ahmadiyah
sering kali menjadi sasaran diskriminasi dan pelarangan aktivitas keagamaannya. Namun di
sisi lain, Ahmadiyah juga menjadi cermin dari dinamika modernitas Islam, yakni bagaimana
umat Islam bernegosiasi antara pemurnian akidah dan kebutuhan adaptasi terhadap dunia
modern.

Dengan demikian, mengkaji sejarah munculnya dan perkembangan Ahmadiyah tidak
sekadar membahas gerakan yang dianggap menyimpang, tetapi juga membuka pemahaman
yang lebih luas tentang perjalanan pemikiran Islam modern, hubungan antara agama dan
kekuasaan kolonial, serta tantangan pluralisme di dunia Islam. Kajian ini diharapkan dapat
memberi gambaran yang lebih objektif tentang bagaimana sebuah gerakan lahir dari konteks
historisnya, berkembang, dan menimbulkan dampak sosial serta teologis di berbagai wilayah
Muslim.

METODE

Pendekatan Historis-Sosiologis merupakan metode yang menggabungkan penelusuran
kronologis suatu fenomena dengan analisis dinamika sosial yang menyertainya. Dalam
penelitian tentang Ahmadiyah, pendekatan ini digunakan untuk memahami gerakan tersebut
secara utuh, baik dari asal usul dan perkembangan historisnya maupun dari relasi sosial yang
muncul di sekitarnya. Secara histori, metode ini menelaah konteks kolonial India akhir abad
ke-19, kondisi keagamaan, serta perubahan sosial politik yang mendorong kemunculan Mirza
Ghulam Ahmad dan ekspansi gerakan Ahmadiyah. Secara sosiologis, metode ini menganalisis
bagaimana Ahmadiyah berinteraksi dengan masyarakat muslim mayoritas, bagaimana muncul
penerimaan maupun penolakan, serta bagaimana identitas kelompok ini dibentuk melalui
jaringan sosial, institusi, dan kebijakan negara. Dengan menggabungkan kedua pendekatan

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 519-530 521

tersebut, penelitian ini dapat memetakan perkembangan ahmadiyah dari masa ke masa
sekaligus memahami dinamikan sosial yang membentuk posisinya dalam dunia Islam modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Sejarah Munculnya Ahmadiyah
1. Awal Berdirinya Jemaat Ahmadiyah

Awal berdirinya Jemaat Ahmadiyah ini sebagai salah satu organisasi dalam Islam di
India tidak dapat dipisahkan dengan negara dimana organisasi ini ada. Bahkan Jemaat
Ahmadiyah itu sendiri didirikan pada situasi keadaan umat Islam India lagi mengalami
kemerosotan di dalam bidang politik, sosial, agama, moral. Terutama setelah kejadian
pemberontakan Munity tahun 1857 dimana negara Inggris menjadikan India sebagai salah satu
koloninya yang terpenting di Asia. Di tengah-tengah kondisi umat Islam seperti itu, Ahmadiyah
lahir. Kelahiran Ahmadiyah juga berorientasi pada pembaruan pemikiran. Di sini Mirza
Ghulam Ahmad yang mengaku telah diangkat Tuhan sebagai a/-Mahdi dan al-Masih merasa
mempunyai tanggung jawab moral untuk memajukan Islam dengan memberikan interpretasi
baru terhadap ayat-ayat Alquran sesuai dengan tuntunan zaman dan ilham Tuhan kepadanya.
Hal ini dilakukan oleh Mirza Ghulam Ahmad karena gencarnya serangan kaum misionaris
Kristen dan propaganda Hindu terhadap umat Islam di India pada saat itu. Dengan munculnya
Mirza Ghulam Ahmad membela Islam lewat dakwahnya maupun dengan tulisannya untuk
mempertahankan kebenaran agama Islam dari serangan-serangan kaum misionaris dan umat
Hindu. Gerakan Ahmadiyah ini merupakan suatu gerakan pembaharuan yang bersifat liberal
dan cinta damai dengan maksud menarik perhatian orang-orang yang telah kehilangan
kepercayaan terhadap Islam dengan pemahaman yang lama.
2. Sekilas Biografi Pendiri Ahmadiyah

Berbicara mengenai Jemaat Ahmadiyah tidak dapat dipisahkan dari diri Mirza Ghulam
Ahmad sebagai pendiri gerakan Ahmadiyah ini, Ia dilahirkan pada 13 Februari 1835 di desa
Qadian daerah Punjab India. Ayahnya bernama Mirza Ghulam Murtada dan ibunya bernama
Ciragh Bibi, kakeknya bernama Mirza Atha’ Muhammad ibn Mirza Gul Muhammad, seorang
tokoh terkenal dari keturunan bangsawan di daerahnya. Jika dirunut dari silsilah keluarganya
bahwa kakeknya Mirza Ghulam Ahmad adalah keturunan Haji Barlas, raja Qesh. Sebenarnya
nama asli Mirza adalah Ghulam Ahmad, sementara kata Mirza melambangkan masih
keturunan Mughal dan sebutan Ghulam adalah melambangkan marga keluarga. Mirza Ghulam
Ahmad merupakan anak kedua dari Mirza Ghulam Murtadha, kakaknya bernama Mirza
Ghulam Qadir. Mirza Ghulam Ahmad sejak kecil sudah dapat pendidikan secara privat dari
beberapa gurunya, antara lain : Fazal llahi yang mengajarkan Alquran dan beberapa kitab
berbahasa Persi, Fazal Ahmad yang mengajarkan kitab nahwu sarf, Gul Ali Shah yang
mengajarkan kitab nahwu dan mantig, dan ilmu ketabiban ia dapat dari ayahnya sendiri yang
memang seorang tabib yang pandai.

Ia juga pernah bekerja sebagai pegawai di pemerintahan Inggris di Sialkot dengan
penghasilan yang cukup lumayan, di samping bekerja ia masih sempat membaca dan
mempelajari kitab-kitab tafsir dan hadist. Pada usia 16 tahun, ia menikah dengan seorang gadis
dari lingkungan keluarganya, gadis itu bernama Hormat Bibi pada tahun 1852 dan dari
perkawinannya ia mempunyai dua orang anak yaitu Mirza Sultan Ahmad dan Mirza Faisal
Ahmad. Pada tahun 1884 ia menikah lagi dan dikarunia dengan 10 orang anak, namun yang

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



522

hidup sampai pada usia dewasa hanyalah 5 orang anak, yaitu ; Mirza Bashiruddin Mahmud,
Mirza Basyir Ahmad, Mirza Syarif Ahmad, Nawab Mubarak Begum, Nawab Amatul Hafid.

Mirza Ghulam Ahmad gemar menulis beberapa artikel untuk membela ajaran Islam dari
serangan-serangan orang-orang Nasrani dan kaum Arya Samaj, di beberapa media masa. Pada
tahun 1880 M, Ghulam Ahmad menerbitkan sebuah buku yang berjudul Barahin Ahmadiyah
buku ini berisikan tentang penjelasan keunggulan ajaran islam dan ketinggian Alquran di
bandingkan agama Nasrani, Hindu, Arya Samaj, dan agama-agama lainnya. Buku tersebut
menimbulkan pro-kontra di kalangan umat beragama di India, pihak yang pro adalah kaum
muslim India dan yang kontra adalah kalangan non-muslim yang menimbulkan polemik dan
perdebatan sengit, antara Ghulam Ahmad dengan tokoh-tokoh agama, khususnya umat Hindu
Brahma Samaj, Arya Samaj, dan Nasrani.

Buku Barahin Ahmadiyah ini diantaranya berisi pendakwahan dan pengakuan Ghulam
Ahmad adalah mujaddid. Pada tahun 1883 Mirza Ghulam Ahmad sangat populer dari
kalanggan umat Islam, banyak umat Islam yang berkeinginan melakukan bai’at (janji setia)
menjadi muridnya, tetapi Ghulam Ahmad menolak dengan alasan belum mendapatkan ilham
dari Allah untuk menerima bai’at dari orang-orang. Selanjutnya, Ghulam Ahmad mendapatkan
ilham dari Allah untuk mengambil bai’at, maka tanggal 23 Maret 1889 sebanyak 40 orang
melakukan bai’at pertama di tangan Ghulam Ahmad di sebuah rumah Mia Ahmad Jaan,
Ludiana India. Saat itulah ia dinyatakan sebagai peletak dasar berdirinya organisasi al-Jama’ah
al-Islamiyah al-Ahmadiyah (Jamaah Islam Ahmadiyah). Pada tahun yang sama Mirza Ghulam
Ahmad menerima wahyu (bahasa Urdu) yang menyatakan Nabi Isa bin Maryam telah wafat,
sedangkan al-Masih yang dijanjikan kedatangan nya di akhir zaman oleh Nabi Muhammad
dialah (Ghulam Ahmad) orangnya. Dari pernyataan tersebut, maka gemparlah seluruh umat
beragama di India pada saat itu, baik kalangan non-muslim maupun muslim di india. Pada
tahun 1898 Ghulam Ahmad mendirikan sebuah lembaga pendidikan 7a’limul Islam High
School di Qadian.

Pada tanggal 20 Mei 1908 Mirza Ghulam Ahmad jatuh sakit. Berbagai jenis penyakit
yang bersarang ditubuhnya selama puluhan tahun telah membuat kondisi kesehatannya sangat
kritis dan sehari kemudian tepatnya pada tanggal 26 Mei 1908M, Mirza Ghulam Ahmad
menghembuskan nafas yang terakhir, dan dikebumikan di Qadian pada tanggal 27 Mei 1908
M.

B. Bentuk-Bentuk Kegiatan Ahmadiyah

Bentuk gerakan Ahmadiyah mengfokuskan kegiatanya dalam bentuk mendakwakan
kenabian Mirza Ghulam Ahmad tetapi ia sendiri pada awalnya mengaku sabagai Mulham
(penerima ilham) dan Muhaddas (orang yang bercakap-cakap dengan Allah), hal itu terjadi
pada tahun 1835-1880 M. Pada tahun 1880-1891 M, Ghulam Ahmad mengaku sebagai
mujaddid sampai dengan mengaku dirinya sebagai a/-Masih dan al-Madih.

Dalam melaksanakan berbagai bentuk kegiatan Mirza Ghulam Ahmad mendirikan
organisasi al-Jama’ah al-Islamiyah al-Ahmadiyah (Jamaah Islam Ahmadiyah), wadah atau
sarana perjuangan untuk mengembangkan ide-ide kemahdian dan mencapai cita-citanya yaitu
mendakwakan dirinya Ghulam Ahmad sebagai Nabi dan Jemaat Ahmadiyah
menghormatinya selayaknya seorang Rasul Tuhan. Dalam kegiatan dakwanya pada tahun
1904, ia pun mengaku tidak hanya sebagai a/-Masih dan al-Mahdi yang dijanjikan, tetapi ia
juga mengaku sebagai Krisna. [a merintis usahanya melalui majalah berbahasa Inggris seperti
review of religions from Qadiani, sebagai media yang dianggap banyak menarik orang-orang

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 519-530 523

barat untuk mendapatkan tantangan melalui berbagai media massa. Dalam beraktivitas
mempropagandakan tugas kemahdiannya di kalangan kaum Hindu di tahun 1904. Ia
mengatakan bahwa ia diutus oleh Tuhan, tidak hanya untuk orang Islam dan Kristen, tetapi
juga untuk orang-orang Hindu, sehingga pada saat itu untuk kalangan Hindu, ia menyatakan
dirinya sebagai Krisna.

Dalam kegiatan dakwahnya, aliran Ahmadiyah ini tampaknya cukup mendapat
sambutan dari kalangan masyarakat Kristen di barat yang sedang dilanda oleh krisis spiritual
di satu pihak, dan di lain pihak masyarakat barat memperoleh kemajuan berpikir dan tidak
loyal lagi terhadap gereja, karena ajarannya yang dogmatis dan sulit mereka cerna itu. Hal ini
mengingkatkan kita pada keberhasilan aliran Baha’i di Eropa dan Amerika Serikat di bawah
pimpinan Abbas Afaandi yang mengfokuskan kegiatan propagandanya di kalangan Kristen
dan Hindu sesudah aliran ini gagal mempengaruhi kalangan muslim.

C. Ajaran Ahmadiyah Qadian

Jemaat Ahmadiyah Qadian ini mengajarkan suatu ajaran yang berhubungan dengan hal-

hal yang akan di uraikan sebagaimana berikut :
1. Paham Kenabian

Kenabian dalam ajaran Jemaat Ahmadiyah Qadian, Ghulam Ahmad diyakini sebagai
Nabi oleh pengikutnya. Menurut Jemaat Ahmadiyah Qadian, ada tiga kategori kenabian,
yaitu : pertama, Nabi Syahib Asy Syariah dan Mustaqil. Nabi Syahib Asy Syariah adalah
Nabi yang membawa Syariat dan hukum perundang-undangan Allah Swt, sementara Nabi
Mustaqil adalah hamba Allah yang diangkat sebagai Nabi yang tidak mengikuti Nabi
sebelumnya, seperti Nabi Musa a.s. yang kedatangannya bukan karena mengikuti ajaran
sebelumnya, tetapi langsung menjadi Nabi yang membawa syariat Taurat. Sama halnya
dengan Nabi Muhammad saw yang datang membawa syariat Alquran. Nabi semacam ini
dapat juga disebut sebagai Nabi Tasyri’i dan Mustaqil sekaligus.

Kedua, Nabi Mustaqil Ghair at-Tasyri’i adalah hamba Allah yang diangkat menjadi
Nabi dengan tidak mengikuti Nabi sebelumnya, dalam arti ia tidak membawa syariat baru.
Tegasnya, ia ditugaskan oleh Allah untuk menjalankan syariat yang dibawa Nabi
sebelumnya. Para Nabi yang masuk dalam Nabi Mustaqil Ghair at-Tasyri’i, adalah Nabi
Harun, Daud, Sulaiman, Zakariya, Yahya, Isa a.s. Mereka secara langsung diangkat oleh
Allah menjadi Nabi dan ditugaskan menjalankan syariat Nabi Musa a.s. yang ada dalam
kitab Taurat.

Dan ketiga, Nabi Zhilli Ghair at-Tasyri’i, yakni hamba Allah yang mendapatkan
anugerah dari Allah menjadi Nabi semat-mata karena hasil kepatuhan kepada Nabi
sebelumnya dan juga mengikuti syariatnya. Karena itu, tingkatannya berada di bawah
kenabian sebelumnya dan ia juga tidak membawa syariat baru. Hamba Allah yang masuk
dalam golongan Nabi Zhilli Ghair at-Tasyri’i adalah Ghulam Ahmad yang mengikuti
syariat Nabi Muhammad saw.

Menurut paham Ahmadiyah Qadian yang di Indonesia tergabung dalam Jemaat
Ahmadiyah Indonesia (JAI). Mereka memandang bahwa Mirza Ghulam Ahmad itu adalah
al-Mahdi al-Mau’ud (al-Mahdi yang dijanjikan) sebagai Nabi dan Rasul yang wajib
diyakini dan dipatuhi perintahnya, sebagaimana Nabi dan Rasul yang lain dan tidak boleh
membeda-bedakan para Nabi sebagai yang diajarkan Alquran dan yang dipesankan oleh

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



524

Nabi Muhammad saw. Sekalipun terdapat persamaan yaitu, meraka sepakat tentang
berakhirnya Nabi Shahib Asy Syariah dan Mustaqil sesudah Nabi Muhammad saw.
2. Pewahyuan

Kalangan jemaat Ahmadiyah, mengaku dan meyakini bahwa Mirza Ghulam Ahmad
adalah al-Mahdi yang tidak dapat dipisahkan dengan al-Masih karena al-Mahdi dan al-
Masih adalah satu tokoh dan satu pribadi. A/-Masih seperti yang diberitahukan dalam hadis
shahi, akan turun kembali ke dunia dan dia adalah seorang Nabi yang ditugaskan oleh Allah
untuk membunuh Dajjal di akhir zaman. Itulah sebabnya kemahdian Ahmadiyah tidak dapat
dipisahkan dengan masalah wahyu. Wahyu yang disampaikan kepada al-Mahdi adalah
untuk menginterpretasikan Alquran sesuai dengan ide pembaharuannya. Menurut versi
Qadian, bahwa Ghulam Ahmad yang diangkat Tuhan sebagai al-Masih dan al-Mahdi,
melalui ilham yang diterimanya, dan secara tegas Ghulam Ahmad diyakini sebagai duplikat
Nabi Isa a.s. Sedangkan menurut versi Lahore bahwa Ghulam Ahmad bukanlah seorang
Nabi Hagigi tapi ia adalah seorang Nabi Lughawi.

Dengan demikian, pemahaman tentang wahyu di kalangan Ahmadiyah, baik Qadian
maupun Lahore tidak terdapat perbedaan. Ahmadiyah Qadian dan Lahore sama-sama
mempercayai bahwa selain wahyu Nubuwwah atau wahyu Tasyri’ atau wahyu Matluw
masih ada wahyu lain sampai kiamat.

3. Tentang Khilafah

Ahmadiyah memahami konsep khalifah baik Qadian maupun Lahore sebenarnya sama-
sama mendasarkan pemahamannya pada Al-quran. Namun demikian, di antara kedua aliran
Ahmadiyah tersebut berbeda dalam memberikan penafsiran. Menurut Bashiruddin Mahmud
Ahmad (Khalifah II Ahmadiyah Qadian) bahwa kata khalifah (penganti) dalam Alquran
dipahami dan dipergunakan dalam tiga pengertian, pertama, khalifah dipergunakan untuk
nabi-nabi yang disinyalir sebagai penganti Allah Swt., di dunia, seperti Nabi Adam disebut
sebagai khalifah (Q.S. Al Bagarah : 31- 32) dan dalam arti yang sama seperti Nabi Daud
(O.S. Shad : 27).

Kedua, khalifah dipahami sebagai makna bagi umat atau kaum yang datang kemudian
seperti nabi Shaleh yang diutus oleh Allah untuk kaum Tsamud yang berkuasa setelah kaum
Ad (Q.S. Al A’raf : 70 dan 75).

Khalifah dalam pengertian ini adalah para penganti Nabi yang dipilih oleh kaum dan
umatnya sendiri, seperti Abu Bakar yang mengantikan Nabi Muhammad saw. Ketiga,
khalifah dipergunakan untuk menjelaskan para penganti Nabi, karena mereka telah
mengikuti jejak para Nabi sebelumnya. Proses tersebut secara langsung diangkat oleh Allah
Swt. Khalifah dengan pangkat Nabi ini berkedudukan sebagai penganti atau pendamping
bagi Nabi yang sebelumnya atau pada masanya, seperti Nabi Harun yang merupakan
khalifah bagi Nabi Musa (Q.S. Al A’raf : 143).

Khalifah dalam pengertian yang pertama dan ketiga hanyalah para pemimpin rohani.
Aliran Ahmadiyah Qadian menjelaskan bahwa tidak semua nabi dan rasul yang disebutkan
dalam Alquran menjabat sebagai pemimpin rohani sekaligus pemimpin pemerintahan. Para
rasul dan nabi yang dimaksudkan tersebut antara lain Nabi Yahya, Isa, Zakariya, dan Harun.
Sementara itu, Nabi Muhammad saw adalah seorang Nabi sekaligus pemegang tampuk
kepemimpinan pemerintahan. Para khalifah yang menggantikan beliau, seperti Abu Bakar,
Umar bin Khattab, Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi Thalib juga pemimpin pemerintahan,
tetapi sistem khalifah ini berakhir sejak masa Mu’awiyah berkuasa karena penguasa yang

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 519-530 525

datang berikutnya hanya berdasarkan keturunan atau pengangkatan diri sendiri. Hal ini
berbeda dengan makna khalifah sebagaimana yang disebut dalam Al-quran.

Sementara menurut Ahmadiyah Lahore : khalifah itu ada dua macam. Pertama, khalifah
yang sesuai dengan makna khalifah dalam Alquran (Q.S. An Nur : 55). Dalam ayat ini
dijelaskan bahwa umat Islam adalah umat yang akan memimpin peradaban di muka bumi,
karena itu dibutuhkan sistem kekhalifahan untuk membangun pemerintahan. Nabi
Muhammad saw adalah khalifah pertama yang kemudian dilanjutkan oleh para sahabatnya
Khulafaur Rasyidin. Kedua, khalifah dimaknai sebagai mujaddid dan para tokoh spiritual
yang mendirikan sebuah organisasi atau komunitas terstruktur yang akan meneruskan
syariat. Dalam hadis dinyatakan bahwa akan muncul setiap satu abad sekali para mujaddid
yang akan memperbaharui agamanya.

Di kalangan Ahmadiyah pun terjadi perbedaan pendapat siapa pengganti Ghulam Ahmad
setelah ia meninggal. Maka berdirilah sistem khalifah dalam Ahmadiyah yang dikenal
dengan khalifah al-Masih. Doktrin khalifah a/-Masih ini didasarkan dan dimotivasi oleh
wasiat Ghulam Ahmad mengenai keharusan adanya khalifah yang mengantikannya. Hal ini
juga didasarkan pada hadis Nabi yang menggambarkan hakikat seorang khalifah
dibandingkan dengan pemimpin negara.

Sejarah Islam mencatat bagaimana awal kekhalifahan dengan pola kenabian dan dikenal
dengan Khalifah Rasyidah, mulai dari Abu Bakar dan berakhir dengan khalifah Ali bin Abu
Tholib. Setelah itu muncul sistem kekhalifahan dengan pola kerajaan yang berawal dari
Mu’awiyah dan berakhir dengan Sultan Hamid II di Turki. Setelah dua pola tersebut
terlewati dalam kejayaan Islam, maka pada akhir zaman akan muncul kembali kekhalifahan
dengan sistem kenabian kedua pada masa turunnya Isa dan Mahdi, seperti tertera dalam
substansi pengertian hadis di atas. Atas dasar polarisasi sistem kekhalifahan tersebut, maka
Ahmadiyah yang meyakini bahwa Mirza Ghulam Ahmad itu adalah Isa al-Mahdi yang
sekaligus al-Mahdi al-Mau 'ud, berkreasi melanjutkan sistem kekhalifahan tersebut. Dalam
Ahmadiyah dikenal khalifah a/-Masih.

Berbeda pandangan Ahmadiyah Qadian, Ahmadiyah Lahore dengan dasar Alquran surat
An Nur ayat 55 dan wasiat Ghulam Ahmad sebagai landasannya bahwa setelah kekhalifahan
Ghulam Ahmad maka berakhir sudah sistem khalifah dalam Ahmadiyah. Menurut aliran
Ahmadiyah Lahore bahwa setelah Khalifah Rasyidah termasuk setelah Ghulam Ahmad
tidak ada lagi khalifah, yang ada hanyalah mujaddid yang muncul setiap satu abad sekali.

Pandangan Ahmadiyah Lahore tentang khalifah ini menjadi awal pemicu perpecahan
dikalangan Ahmadiyah. Beberapa faktor yang menyebabkan perbedaan tersebut,
diantaranya adalah pertama, perbedaan penafsiran tentang surat dan wasiat Ghulam Ahmad.
Kedua, perbedaan penafsiran terhadap Alquran surat An Nur ayat 55.

Perbedaan Ahmadiyah Qadian dan Lahore dengan kaum muslim secara umum tentang
khalifah terletak dalm beberapa hal, antara lain, menurut mayoritas kaum muslim suni,
bahwa khalifah yang mengantikan Rasulullah saw tidak berarti menganti pangkat dan
kedudukannya sebagai Nabi dan menerima wahyu, melainkan sebagai pelangsung gerak
dakwah Islam penjuru dunia. Sementara Ahmadiyah Qadian menganggap bahwa khalifah
menggantikan Nabi sekaligus berfungsi mengganti kedudukan Nabi dan menerima wahyu
dari Allah Swt. Sementara Ahmadiyah Lahore menganggap posisi khalifah tersebut
hanyalah sebagai mujaddid, tetapi dipilih oleh Tuhan melalui wahyu. Menurut sebagian

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



526

besar umat Islam, hal ini merupakan sesuatu yang paling prinsip yang membedakan antara
mayoritas umat Islam dengan aliran Ahmadiyah.
4. Tentang Jihad

Bagi Ahmadiyah jihad didefinisikan sebgai tindakan mencurahkan segala macam
kesanggupan, kemampuan, dan kekuatan, yang dimiliki dalam menghadapi pertempuran,
menyampaikan pesan kebenaran, ataupun mengerahkan seluruh daya kekuatan dalam
menghadapi suatu urusan atau dengan kata lain jihad adalah tidak menahan apapun,
mengerahkan segala daya dengan memaksakan diri dalam mencapai suatu tujuan. Tindakan
mengangkat senjata untuk membela diri juga dinamakan jihad, dalam Alquran istilah yang
tepat sering disebut gital.

Ahmadiyah mengklasifikasikan jihad menjadi tiga kategori, yaitu pertama, jihad Shagir
adalah perjuangan membela agama, nusa, dan bangsa dengan mempergunakan senjata
terhadap musuh-musuh yang mengunakan kekerasan dan senjata. Kedua, jihad kabir adalah
perjuangan atau jihad dengan mempergunakan dalil-dalil atau keterangan, baik lisan
maupun tulisan untuk menyebarluaskan ajaran Alquran kepada kaum kafir dan musyrik.
Jihad dalam bentuk ini yang sedang dilancarkan oleh Ahmadiyah saat ini. Ketiga, jihad
akbar adalah perjuangan atau jihad terhadap godaan setan dan hawa nafsu amarah sendiri,
jihad yang ketiga ini merupakan bentuk jihad paling berat, karena menghadapi setan dan
hawa nafsu akan terus dilakukan setiap saat.

Khalifah II Ahmadiyah Basyiruddin Mahmud Ahmad menyimpulkan bahwa banyak
orang yang mempunyai pemahaman keliru tentang Ahmadiyah terkait dengan permasalahan
jihad. Menurut pandangannya dan kemudian menjadi paham Ahmadiyah, bahwa
peperangan itu terbagi menjadi dua macam, yaitu pertama, perang jihad dan kedua, perang
lumrah. Perang jihad adalah perang yang terjadi karena dorongan mempertahankan
keyakinan dan keprcayaan agama. Isu yang menjadi mainstream dalam peperangan tersebut
adalah perang agama atau perang suci (holy war). Khalifah kedua ini mengatakan bahwa
barang siapa yang pada gilirannya harus turun ke medan jihad dan tidak melaksanakannya,
maka menjadi dosa baginya.

Ahmadiyah memandang bahwa saat ini banyak orang yang telah tergelincir pada ”lubang
hitam” atau kesalahpahaman dalam memahami konsep jithad Ahmadiyah, dalam arti bahwa
mereka menganggap Ahmadiyah telah mengingkari jihad. Sebenarnya, Ahmadiyah sendiri
tidak mengingkari jihad, hanya saja menentang kesalahpahaman terhadap interpretasi
makna jihad yang selalu diartikan dengan mengangkat senjata, sehingga karena pemahaman
yang salah tersebut umat Islam menderita dewasa ini.

Isu Ahmadiyah yang tidak mempunyai syariat jihad dan melarang kepada Jemaatnya
untuk berjihad ketika pemerintah Inggris melakukan penjajahan serta berkuasa di India dan
Pakistan khususnya di daerah Punjab. Menurut pendapat yang berkembang, bahwa terjadi
kontroversi mengenai argumentasi Ahmadiyah yang pada waktu itu tidak melakukan jihad
dengan senjata melawan Inggris. Hal yang muncul kepermukaan adalah bahwa faktor politik
mendorong Ahmadiyah untuk bersikap seperti itu. Memang tidak dapat disangkal kedekatan
keluarga Ghulam Ahmad dengan pemerintahan Inggris sebagaimana dijelaskan dalam
pembahasan terdahulu, bahkan Hasan bin Mahmud Audah mengatakan kedekatan Ghulam
Ahmad dengan pemerintah Inggris sebagai berikut.

“Hubungan Ghulam Ahmad dengan Inggris bukan hanya hubungan antara muslim yang
hendak berterima kasih karena telah berbuat baik kepadanya, tetapi hubungan itu adalah

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 519-530 527

lebih dekat kepada hubungan antara seorang pelayan kepada seorang majikan” dengan
mengutip perkataan Ghulam Ahmad “sungguh telah aku habiskan umurku untuk
mengokohkan dan membantu pemerintah Inggris”.

Dalam pandangan Ahmadiyah, penjajahan Inggris pada waktu itu tidak menuntut kepada
masyarakat jajahannya untuk menukar agama atau memaksakan melepaskan kepercayaan
dan keyakinan agama masyarakat. Bahkan Ahmadiyah memandang akan mewajibkan
anggotanya untuk berjihad, jika seandainya Inggris menuntut untuk melepas atau menukar
agama, maka hukumnya wajib, tetapi situasi tersebut tidak terjadi pada waktu itu.

Dalam pandangan Ahmadiyah, ketika terjadi keterlibatan dengan pemerintah pada
pelaksanaan jihad kabir dan jihad akbar, maka Ahmadiyah harus taat dan setia pada
pemerintah dan negara dimana mereka berada. Secara garis besar, ada dua hal yang menjadi
alasan utama bagi khalifah kedua mengapa Ahmadiyah tidak melakukan perlawanan kepada
Inggris? Pertama, di bawah pemerintahan Inggris kebebasan beragama menjadi terjamin,
tidak ada pemaksaan agama. Kedua, Ghulam Ahmad bukanlah politikus pemimpin duniawi,
tetapi tidak lebih dari sekedar pemimpin rohani.

Berdasarkan keterangan di atas tidak ada perbedaan yang kontroversial antara
Ahmadiyah dengan mayoritas umat Islam tentang jihad. Hanya saja Ahmadiyah
menganggap bahwa di dalam makna jihad terkandung makna qital, seperti dalam jihad
shagir, tetapi saat ini jihad shagir dengan makna qital dianggap sudah tidak ada, sebaliknya
yang ada hanyalah jihad akbar dan jihad kabir. Berbeda dengan mayoritas umat Islam bahwa
jihad masih bisa dipahami dalam bentuk jihad shagir, jihad akbar, dan jihad kabir.

D. Perkembangan Ahmadiyah Di Dunia Islam
1. Awal Perkembangan di India
Gerakan Ahmadiyah pertama kali muncul di India pada tahun 1889 ketika Mirza
Ghulam Ahmad mendeklarasikan dirinya sebagai mujaddid (pembaharu agama) dan
mengajak umat Islam untuk bergabung dalam jamaah yang ia sebut Jama ‘at Ahmadiyah. Di
bawah kepemimpinannya, Ahmadiyah berkembang pesat di kawasan Punjab, khususnya di
kota Qadian, yang kemudian menjadi pusat kegiatan keagamaan dan pendidikan mereka.
Setelah wafatnya Mirza Ghulam Ahmad pada tahun 1908, kepemimpinan dilanjutkan oleh
Haji Hakim Nuruddin, yang dikenal sebagai khalifah pertama (Khalifatul Masih I). Pada masa
ini, Ahmadiyah semakin mengokohkan struktur organisasinya dan mulai mengembangkan
jaringan dakwah ke luar India. Namun, setelah Nuruddin wafat (1914), terjadi perpecahan
internal antara dua kelompok besar: Ahmadiyah Qadian, yang menganggap Mirza Ghulam
Ahmad sebagai nabi setelah Nabi Muhammad SAW (dalam pengertian kenabian non-syariat),
dan Ahmadiyah Lahore, yang menolak klaim kenabian itu dan hanya menganggapnya sebagai
pembaharu agama. Perpecahan ini menandai arah teologis dan politik yang berbeda di antara
keduanya, meskipun sama-sama menekankan dakwah dan pembaruan Islam.
2. Ekspansi Ke Luar India
Sejak awal abad ke-20, Ahmadiyah aktif melakukan ekspansi dakwah internasional.
Mereka mengirim misionaris ke berbagai negara di Asia, Afrika, dan Eropa. Salah satu faktor
penting dalam ekspansi ini adalah dukungan sistem administrasi yang rapi dan kemampuan
para misionaris Ahmadiyah menguasai berbagai bahasa. Pada tahun 1913, Ahmadiyah
berhasil mendirikan masjid pertama di luar India yang terletak di London, dikenal dengan
nama The London Mosque atau Fazl Mosque, yang menjadi pusat aktivitas dakwah di Eropa.

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



528

Gerakan ini juga berkembang di Afrika Barat, khususnya di Nigeria, Ghana, dan Sierra Leone,
melalui misionaris-misionaris yang dikirim dari Qadian. Di Timur Tengah, penyebaran
Ahmadiyah mengalami tantangan lebih berat karena kuatnya otoritas ulama dan lembaga
keagamaan resmi. Namun, Ahmadiyah tetap berhasil menanamkan pengaruhnya di Mesir dan
Suriah, meskipun tidak sebesar di kawasan Asia Selatan dan Afrika.
3. Perkembangan di Pakistan

Setelah pembentukan negara Pakistan tahun 1947, Ahmadiyah memainkan peran
penting dalam mendukung pendirian negara baru tersebut. Tokoh Ahmadiyah, Sir
Muhammad Zafrulla Khan, bahkan menjadi Menteri Luar Negeri pertama Pakistan dan
kemudian menjabat sebagai Presiden Majelis Umum PBB. Namun, hubungan antara
Ahmadiyah dan negara Pakistan mulai memburuk pada awal 1950-an. Kaum ulama dan
organisasi [slam menuntut agar Ahmadiyah dinyatakan sebagai non-Muslim karena dianggap
menodai akidah Islam. Ketegangan ini mencapai puncaknya pada tahun 1974 ketika
pemerintah Pakistan secara resmi menetapkan Ahmadiyah sebagai kelompok non-Muslim
melalui amendemen konstitusi. Kebijakan ini semakin diperkuat dengan adanya Ordinansi
XX yang dikeluarkan oleh rezim Jenderal Zia ul-Haq pada tahun 1984, yang melarang
Ahmadiyah menggunakan simbol-simbol dan istilah-istilah yang berhubungan dengan Islam,
seperti menyebut tempat ibadah mereka sebagai “masjid” atau mengucapkan salam Islam.
Sejak saat itu, Ahmadiyah menghadapi diskriminasi sosial dan pembatasan hukum yang berat
di Pakistan.
4. Perkembangan di Negara-Negara Islam lain

Selain di Pakistan dan India, Ahmadiyah juga memiliki pengikut di berbagai negara
Islam lainnya. Di Indonesia, misalnya, Ahmadiyah pertama kali masuk pada tahun 1920-an
melalui perantara pelajar-pelajar Indonesia yang belajar di India dan kemudian
memperkenalkan ajaran ini di Tanah Air. Gerakan ini berkembang cukup cepat di wilayah
Jawa Barat, Sumatera Barat, dan Lombok, sebelum kemudian menghadapi resistensi dari
ormas-ormas Islam seperti MUI dan Muhammadiyah sejak tahun 1980-an.

Di Afrika, Ahmadiyah justru mendapat sambutan positif di beberapa negara seperti
Ghana dan Nigeria. Hal ini disebabkan oleh peran sosial mereka yang kuat di bidang
pendidikan dan kesehatan. Ahmadiyah mendirikan banyak sekolah dan rumah sakit, serta aktif
dalam kegiatan sosial, sehingga mendapat pengakuan dari pemerintah setempat meskipun tetap
dianggap berbeda secara teologis.

Sementara itu, di Eropa dan Amerika, Ahmadiyah menjadi salah satu wajah Islam yang
paling aktif dalam kegiatan dialog antaragama dan promosi perdamaian. Mereka mendirikan
jaringan televisi MTA International yang menyiarkan ceramah-ceramah tentang Islam moderat
dan toleransi ke seluruh dunia.

KESIMPULAN

Gerakan Ahmadiyah merupakan salah satu fenomena penting dalam sejarah Islam
modern yang lahir dari dinamika sosial , politik, dan keagamaan di India pada akhir abad ke-
19. Melalui sosok Mirzha Ghulam Ahmad, Gerakan ini muncul sebagai bentuk respon terhadap
krisis umat Islam di bawah penjajahan kolonial Inggris, serta tantangan dari misi Kristen dan
kebangkitan Hindu. Klaim Ghulam Ahmad sebagai pembaharu bahkan nabi dalam pengertian
tertentu menjadikan Ahmadiyah sebagai Gerakan yang kontroversial dalam dunia Islam.

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 519-530 529

Perkembangan Ahmadiyah menunjukkan kemampuan organisasi ini beradaptasi
dengan modernitas. Mereka berhasil membangun jaringan dakwah internasional, mendirikan
lembaga Pendidikan, serta mengembangkan media global seperti MTA Intenational. Namun,
keberhasilan ekspansi tersebut juga diiringi dengan konflik dan penolakan dari Sebagian besar
umat Islam yang menilai ajaran Ahmadiyah menyimpang dari prinsip kenabian Islam.

Di berbagai negara islam, terutama Pakistan dan Indonesia, Ahmadiyah menghadapi
tekanan sosial, politik, dan hukum. Meski demikian, eksistensi Ahmdiyah yang tetap bertahan
menunjukkan bahwa gerakan ini bukan sekedar kelompok keagamaan, melainkan juga simbol
dari pergulatan identitas Islam dalam menghadapi arus modernisasi dan pluralisme global.
Dengan demikian, kajian terhadap Ahmadiyah memberikan Gambaran penting tentang
bagaimana Islam berinteraksi dengan konteks sejarah dan perubahan zaman.

KETERBATASAN

Penelitian ini memiliki keterbatasan yang perlu dicatat. Pertama, keterbatasan sumber
historis menyebabkan sebagian data awal mengenai perkembangan Ahmadiyah, terutama
dokumen internal pada masa awal kemunculannya tidak selalu tersedia secara lengkap atau
objektif. Hal ini dapat memengaruhi kedalaman rekonstruksi sejarah. Kedua, pendekatan
sosiologis dalam penelitian ini bergantung pada data sekunder seperti laporan media, penelitian
sebelumnya, dan dokumentasi kebijakan negara, sehingga interpretasi dinamika sosial
kemungkinan masih dipengaruhi bias sumber. Ketiga, perbedaan konteks sosial-politik di
berbagai negara membuat generalisasi tentang penerimaan dan penolakan terhadap Ahmadiyah
harus dilakukan secara hati-hati. Dengan mempertimbangkan keterbatasan-keterbatasan ini,
hasil penelitian tetap berupaya memberikan pemahaman komprehensif, namun membuka
ruang bagi studi lanjutan yang lebih mendalam dan berbasis data lapangan.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Halim Mahally, Benarkah Ahmadiyah Sesat, (Jakarta: PT Cahaya Kirana Rajasa, 2006).

A. Fajar Kurnia, Teologi Kenabian Ahmadiyah, (Jakarta : PT. Wahana Semesta Intermedia,
2008)

A. R. Izzuddin, Gerakan Ahmadiyah dalam Lintasan Sejarah (Jakarta: RajaGrafindo Persada,
2007)

Asep Burhanudin, Jihad Tanpa Kekerasan, (Yogyakarta : PT LKiS Yogyakarta, 2005).

Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan
XVIII (Jakarta: Kencana, 2004).

Fazlur Rahman, Islam and Modernity.: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago:
University of Chicago Press, 1982).

H. M. Rasjidi, Koreksi terhadap Ahmadiyah Qadiani (Jakarta: Bulan Bintang, 1975).

Humphrey J. Fisher, Ahmadiyyah: A Study in Contemporary Islam on the West African Coast
(London: Oxford University Press, 1963).

Iskandar Zulkarnain, Gerakan Ahmadiyah di Indonesia, (Yogyakarta : LKiS Pelangi Aksara,
2005).

Ishtiaq Ahmed, The Politics of Religion in Pakistan (Karachi: Oxford University Press, 2013).

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



530

Jemaat Ahmadiyah Indonesia, Suvenir Peringatan Seabad Gerhana Bulan dan Gerhana
Matahari Ramadhan 1894-1994 (Parung : JAI, 1994).

John L. Esposito, Ensiklopedi Dunia Islam Modern, terj. Eva Y. N. (Bandung: Mizan, 2001).

Lamin Sanneh, Pioneers of Faith: Christianity, Islam, and Ahmadiyyah in Africa (London:
Routledge, 2009), him. 122.

M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1996).

M. Fadlil Said an-Nadwi, Ahmadiyah sekte atau agama baru, (Tuban : Pustaka Langitan,
2000), 134.

Mirza Ghulam Ahmad, Filsafat Ajaran Islam, (Bandung : Jemaat Ahmadiyah Indonesia, 1993).

Muslih Fathoni, Faham Mahdi Syi’ah dan Ahmadiyah Dalam Presfektif, (Jakarta : PT Raja
Grafindo, 2002), 53.

M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1992).

Nadeem Paracha, “The Ahmadiyya Movement: A Study of a Global Islamic Sect,” Dawn News,
2018.

Sinar Islam, No. 4 Tahun VI, April 1956.

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



