
 
      Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 519-530 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

         Homepage Journal: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS   

 

 

519 

 

Dari Qadian ke Dunia: Sejarah Kemunculan dan Persebaran Ahmadiyah 
 

From Qadian to The World: The History of The Emergence and Spread of 

The Ahmadiyya Movement 
  

Nurul Islamiah1, Indo Santalia2, Agus Masykur3 
1,2,3UIN Alauddin Makassar 

*Corresponding Author: E-mail: islamiahnrl0801@gmail.com 

Artikel Penelitian 
 

Article History: 

Received: 25 Nov, 2025 

Revised: 25 Dec, 2025 

Accepted: 19 Jan, 2026 

 

Kata Kunci: 
Ahmadiyah 
Mirza Ghulam Ahmad 
Sejarah Islam Modern 

 
Keywords:  
Ahmadiyya 

Mirza Ghulam Ahmad 

Modern Islamic History 

 
DOI: 10.56338/jks.v9i1.9376 

  

 ABSTRAK  
Gerakan Ahmadiyah merupakan salah satu fenomena keagamaan paling penting dan 

kontroversial dalam sejarah islam modern. Didirikan oleh Mirza Ghulam Ahmad pada 

akhir abad ke-19 di Qadian, India, Ahmadiyah muncul dalam konteks kolonialisme, 

krisis otoritas keagamaan, dan kebutuhan pembaharuan pemikiran islam. Gerakan ini 

menawarkan penafsiran baru mengenai konsep kenabian, jihad, serta pembaruan 

moral-spiritual umat, yang kemudian memicu respon luas dari masyarakat muslim, 

mulai dari penerimaan terbatas hingga penolakan keras. Penelitian ini membahas latar 

historis kemunculan Ahmadiyah, tahapan perkembangannya, perpecahan internal 

antara Ahmadiyah Qadian dan Lahore, serta penyebarannya ke berbagai kawasan 

dunia islam. Dengan pendekatan historis dan sosiologis, penelitian ini bertujuan 

memberikan pemahaman komprehensif tentang bagaimana ahmadiyah tumbuh, 

bertahan, dan terus memainkan peran signifikan dalam diskursus keislaman global. 

 ABSTRACT  

Ahmadiyya is one of the most significant and controversial religious movements in 

modern islamic history. Founded by Mirza Ghulam Ahmad in the late nineteenth 

century in Qadian, India, the movement emerged within the context of colonial rule, a 

crisis of religious authority, and the growing need for intellectual and spiritual reform 

within Islam. Ahmadiyya introduced ner interpretations concerning prophethood, 

jihad, and moral renewal, which elicited diverse responses from Muslim communities, 

ranging from limited acceptance to strong opposition. This study examines the 

historical background of Ahmadiyya’s emergence, its stages of development, the 

internal split between the Qadian and Lahore branches, and its expansion across 

various regions of the Islamic world. Through a combined historical and sosiological 

approach, this research aims to provide a comprehensive understanding of how 

Ahmadiyya has grown, persisted, and continued to play a significant role in global 

Islamic discourse. 

 

PENDAHULUAN 

Ahmadiyah merupakan salah satu gerakan keagamaan yang muncul dalam sejarah 

Islam modern dan menjadi salah satu perdebatan paling panjang dalam dunia Islam 

kontemporer. Gerakan ini lahir pada akhir abad ke-19 di India, tepatnya di Qadian, Punjab, di 

bawah kepemimpinan Mirza Ghulam Ahmad (1835–1908). Ia mengklaim diri sebagai 

mujaddid (pembaharu agama), al-Masih al-Mau‘ūd (Mesias yang dijanjikan), bahkan dalam 

pandangan para pengikutnya juga sebagai nabi dalam pengertian non-syariat. Klaim ini 

kemudian menimbulkan kontroversi besar di kalangan umat Islam, karena bertentangan dengan 

https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS


520  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

keyakinan mainstream bahwa Nabi Muhammad SAW adalah nabi terakhir (khatam al-anbiya’). 

Konteks kemunculan Ahmadiyah tidak dapat dilepaskan dari situasi sosial-politik umat Islam 

di India pada masa penjajahan Inggris. Setelah kekalahan pemberontakan 1857, umat Islam 

mengalami kemunduran sosial dan politik yang mendalam. Dalam kondisi itu, muncul berbagai 

gerakan reformasi Islam seperti gerakan Aligarki oleh Sir Sayyid Ahmad Khan, gerakan 

Deoband, dan juga Ahmadiyah yang masing-masing menawarkan jalan kebangkitan Islam 

dengan corak dan pendekatan yang berbeda. 

Mirza Ghulam Ahmad melalui gerakan Ahmadiyah berupaya menegaskan kembali 

ajaran Islam yang menurutnya telah disalahpahami oleh umat. Ia menekankan pentingnya 

moralitas, rasionalitas, serta dialog antaragama, terutama sebagai respons terhadap tantangan 

dari misionaris Kristen dan gerakan kebangkitan Hindu di India kala itu. Namun, seiring 

berkembangnya pemikiran Ghulam Ahmad, terutama klaim kenabiannya, Ahmadiyah mulai 

ditolak oleh banyak ulama dan lembaga Islam. Gerakan Ahmadiyah kemudian terpecah 

menjadi dua aliran besar: Ahmadiyah Qadian, yang menganggap Mirza Ghulam Ahmad 

sebagai nabi, dan Ahmadiyah Lahore, yang memandangnya hanya sebagai pembaharu agama. 

Dari India, ajaran ini menyebar ke berbagai belahan dunia, termasuk ke Asia Tenggara, Afrika, 

Eropa, dan Amerika. Di Indonesia, Ahmadiyah mulai dikenal sejak tahun 1920-an dan hingga 

kini tetap menjadi tema diskusi hangat dalam isu keagamaan dan kebebasan beragama. 

Perdebatan seputar Ahmadiyah tidak hanya berkaitan dengan aspek teologi, tetapi juga 

menyangkut persoalan identitas keislaman, otoritas keagamaan, dan hubungan agama dengan 

negara. Di banyak negara mayoritas Muslim, termasuk Pakistan dan Indonesia, Ahmadiyah 

sering kali menjadi sasaran diskriminasi dan pelarangan aktivitas keagamaannya. Namun di 

sisi lain, Ahmadiyah juga menjadi cermin dari dinamika modernitas Islam, yakni bagaimana 

umat Islam bernegosiasi antara pemurnian akidah dan kebutuhan adaptasi terhadap dunia 

modern. 

Dengan demikian, mengkaji sejarah munculnya dan perkembangan Ahmadiyah tidak 

sekadar membahas gerakan yang dianggap menyimpang, tetapi juga membuka pemahaman 

yang lebih luas tentang perjalanan pemikiran Islam modern, hubungan antara agama dan 

kekuasaan kolonial, serta tantangan pluralisme di dunia Islam. Kajian ini diharapkan dapat 

memberi gambaran yang lebih objektif tentang bagaimana sebuah gerakan lahir dari konteks 

historisnya, berkembang, dan menimbulkan dampak sosial serta teologis di berbagai wilayah 

Muslim. 

 

 

METODE 

Pendekatan Historis-Sosiologis merupakan metode yang menggabungkan penelusuran 

kronologis suatu fenomena dengan analisis dinamika sosial yang menyertainya. Dalam 

penelitian tentang Ahmadiyah, pendekatan ini digunakan untuk memahami gerakan tersebut 

secara utuh, baik dari asal usul dan perkembangan historisnya maupun dari relasi sosial yang 

muncul di sekitarnya. Secara histori, metode ini menelaah konteks kolonial India akhir abad 

ke-19, kondisi keagamaan, serta perubahan sosial politik yang mendorong kemunculan Mirza 

Ghulam Ahmad dan ekspansi gerakan Ahmadiyah. Secara sosiologis, metode ini menganalisis 

bagaimana Ahmadiyah berinteraksi dengan masyarakat muslim mayoritas, bagaimana muncul 

penerimaan maupun penolakan, serta bagaimana identitas kelompok ini dibentuk melalui 

jaringan sosial, institusi, dan kebijakan negara. Dengan menggabungkan kedua pendekatan 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 519-530   521 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

tersebut, penelitian ini dapat memetakan perkembangan ahmadiyah dari masa ke masa 

sekaligus memahami dinamikan sosial yang membentuk posisinya dalam dunia Islam modern. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Sejarah Munculnya Ahmadiyah 

1. Awal Berdirinya Jemaat Ahmadiyah 

Awal berdirinya Jemaat Ahmadiyah ini sebagai salah satu organisasi dalam Islam di 

India tidak dapat dipisahkan dengan negara dimana organisasi ini ada. Bahkan Jemaat 

Ahmadiyah itu sendiri didirikan pada situasi keadaan umat Islam India lagi mengalami 

kemerosotan di dalam bidang politik, sosial, agama, moral. Terutama setelah kejadian 

pemberontakan Munity tahun 1857 dimana negara Inggris menjadikan India sebagai salah satu 

koloninya yang terpenting di Asia. Di tengah-tengah kondisi umat Islam seperti itu, Ahmadiyah 

lahir. Kelahiran Ahmadiyah juga berorientasi pada pembaruan pemikiran. Di sini Mirza 

Ghulam Ahmad yang mengaku telah diangkat Tuhan sebagai al-Mahdi dan al-Masih merasa 

mempunyai tanggung jawab moral untuk memajukan Islam dengan memberikan interpretasi 

baru terhadap ayat-ayat Alquran sesuai dengan tuntunan zaman dan ilham Tuhan kepadanya. 

Hal ini dilakukan oleh Mirza Ghulam Ahmad karena gencarnya serangan kaum misionaris 

Kristen dan propaganda Hindu terhadap umat Islam di India pada saat itu. Dengan munculnya 

Mirza Ghulam Ahmad membela Islam lewat dakwahnya maupun dengan tulisannya untuk 

mempertahankan kebenaran agama Islam dari serangan-serangan kaum misionaris dan umat 

Hindu. Gerakan Ahmadiyah ini merupakan suatu gerakan pembaharuan yang bersifat liberal 

dan cinta damai dengan maksud menarik perhatian orang-orang yang telah kehilangan 

kepercayaan terhadap Islam dengan pemahaman yang lama. 

2. Sekilas Biografi Pendiri Ahmadiyah 

Berbicara mengenai Jemaat Ahmadiyah tidak dapat dipisahkan dari diri Mirza Ghulam 

Ahmad sebagai pendiri gerakan Ahmadiyah ini, Ia dilahirkan pada 13 Februari 1835 di desa 

Qadian daerah Punjab India. Ayahnya bernama Mirza Ghulam Murtada dan ibunya bernama 

Ciragh Bibi, kakeknya bernama Mirza Atha’ Muhammad ibn Mirza Gul Muhammad, seorang 

tokoh terkenal dari keturunan bangsawan di daerahnya. Jika dirunut dari silsilah keluarganya 

bahwa kakeknya Mirza Ghulam Ahmad adalah keturunan Haji Barlas, raja Qesh. Sebenarnya 

nama asli Mirza adalah Ghulam Ahmad, sementara kata Mirza melambangkan masih 

keturunan Mughal dan sebutan Ghulam adalah melambangkan marga keluarga. Mirza Ghulam 

Ahmad merupakan anak kedua dari Mirza Ghulam Murtadha, kakaknya bernama Mirza 

Ghulam Qadir. Mirza Ghulam Ahmad sejak kecil sudah dapat pendidikan secara privat dari 

beberapa gurunya, antara lain : Fazal Ilahi yang mengajarkan Alquran dan beberapa kitab 

berbahasa Persi, Fazal Ahmad yang mengajarkan kitab nahwu sarf, Gul Ali Shah yang 

mengajarkan kitab nahwu dan mantiq, dan ilmu ketabiban ia dapat dari ayahnya sendiri yang 

memang seorang tabib yang pandai.  

Ia juga pernah bekerja sebagai pegawai di pemerintahan Inggris di Sialkot dengan 

penghasilan yang cukup lumayan, di samping bekerja ia masih sempat membaca dan 

mempelajari kitab-kitab tafsir dan hadist. Pada usia 16 tahun, ia menikah dengan seorang gadis 

dari lingkungan keluarganya, gadis itu bernama Hormat Bibi pada tahun 1852 dan dari 

perkawinannya ia mempunyai dua orang anak yaitu Mirza Sultan Ahmad dan Mirza Faisal 

Ahmad. Pada tahun 1884 ia menikah lagi dan dikarunia dengan 10 orang anak, namun yang 



522  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

hidup sampai pada usia dewasa hanyalah 5 orang anak, yaitu ; Mirza Bashiruddin Mahmud, 

Mirza Basyir Ahmad, Mirza Syarif Ahmad, Nawab Mubarak Begum, Nawab Amatul Hafid. 

Mirza Ghulam Ahmad gemar menulis beberapa artikel untuk membela ajaran Islam dari 

serangan-serangan orang-orang Nasrani dan kaum Arya Samaj, di beberapa media masa. Pada 

tahun 1880 M, Ghulam Ahmad menerbitkan sebuah buku yang berjudul Barahin Ahmadiyah 

buku ini berisikan tentang penjelasan keunggulan ajaran islam dan ketinggian Alquran di 

bandingkan agama Nasrani, Hindu, Arya Samaj, dan agama-agama lainnya. Buku tersebut 

menimbulkan pro-kontra di kalangan umat beragama di India, pihak yang pro adalah kaum 

muslim India dan yang kontra adalah kalangan non-muslim yang menimbulkan polemik dan 

perdebatan sengit, antara Ghulam Ahmad dengan tokoh-tokoh agama, khususnya umat Hindu 

Brahma Samaj, Arya Samaj, dan Nasrani.  

Buku Barahin Ahmadiyah ini diantaranya berisi pendakwahan dan pengakuan Ghulam 

Ahmad adalah mujaddid. Pada tahun 1883 Mirza Ghulam Ahmad sangat populer dari 

kalanggan umat Islam, banyak umat Islam yang berkeinginan melakukan bai’at (janji setia) 

menjadi muridnya, tetapi Ghulam Ahmad menolak dengan alasan belum mendapatkan ilham 

dari Allah untuk menerima bai’at dari orang-orang. Selanjutnya, Ghulam Ahmad mendapatkan 

ilham dari Allah untuk mengambil bai’at, maka tanggal 23 Maret 1889 sebanyak 40 orang 

melakukan bai’at pertama di tangan Ghulam Ahmad di sebuah rumah Mia Ahmad Jaan, 

Ludiana India. Saat itulah ia dinyatakan sebagai peletak dasar berdirinya organisasi al-Jama’ah 

al-Islamiyah al-Ahmadiyah (Jamaah Islam Ahmadiyah). Pada tahun yang sama Mirza Ghulam 

Ahmad menerima wahyu (bahasa Urdu) yang menyatakan Nabi Isa bin Maryam telah wafat, 

sedangkan al-Masih yang dijanjikan kedatangan nya di akhir zaman oleh Nabi Muhammad 

dialah (Ghulam Ahmad) orangnya. Dari pernyataan tersebut, maka gemparlah seluruh umat 

beragama di India pada saat itu, baik kalangan non-muslim maupun muslim di india. Pada 

tahun 1898 Ghulam Ahmad mendirikan sebuah lembaga pendidikan Ta’limul Islam High 

School di Qadian.  

Pada tanggal 20 Mei 1908 Mirza Ghulam Ahmad jatuh sakit. Berbagai jenis penyakit 

yang bersarang ditubuhnya selama puluhan tahun telah membuat kondisi kesehatannya sangat 

kritis dan sehari kemudian tepatnya pada tanggal 26 Mei 1908M, Mirza Ghulam Ahmad 

menghembuskan nafas yang terakhir, dan dikebumikan di Qadian pada tanggal 27 Mei 1908 

M. 

B. Bentuk-Bentuk Kegiatan Ahmadiyah 

Bentuk gerakan Ahmadiyah mengfokuskan kegiatanya dalam bentuk mendakwakan 

kenabian Mirza Ghulam Ahmad tetapi ia sendiri pada awalnya mengaku sabagai Mulham 

(penerima ilham) dan Muhaddas (orang yang bercakap-cakap dengan Allah), hal itu terjadi 

pada tahun 1835-1880 M. Pada tahun 1880-1891 M, Ghulam Ahmad mengaku sebagai 

mujaddid sampai dengan mengaku dirinya sebagai al-Masih dan al-Madih. 

Dalam melaksanakan berbagai bentuk kegiatan Mirza Ghulam Ahmad mendirikan 

organisasi al-Jama’ah al-Islamiyah al-Ahmadiyah (Jamaah Islam Ahmadiyah), wadah atau 

sarana perjuangan untuk mengembangkan ide-ide kemahdian dan mencapai cita-citanya yaitu 

mendakwakan dirinya Ghulam Ahmad sebagai Nabi dan Jemaat Ahmadiyah 

menghormatinya selayaknya seorang Rasul Tuhan. Dalam kegiatan dakwanya pada tahun 

1904, ia pun mengaku tidak hanya sebagai al-Masih dan al-Mahdi yang dijanjikan, tetapi ia 

juga mengaku sebagai Krisna. Ia merintis usahanya melalui majalah berbahasa Inggris seperti 

review of religions from Qadiani, sebagai media yang dianggap banyak menarik orang-orang 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 519-530   523 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

barat untuk mendapatkan tantangan melalui berbagai media massa. Dalam beraktivitas 

mempropagandakan tugas kemahdiannya di kalangan kaum Hindu di tahun 1904. Ia 

mengatakan bahwa ia diutus oleh Tuhan, tidak hanya untuk orang Islam dan Kristen, tetapi 

juga untuk orang-orang Hindu, sehingga pada saat itu untuk kalangan Hindu, ia menyatakan 

dirinya sebagai Krisna.  

Dalam kegiatan dakwahnya, aliran Ahmadiyah ini tampaknya cukup mendapat 

sambutan dari kalangan masyarakat Kristen di barat yang sedang dilanda oleh krisis spiritual 

di satu pihak, dan di lain pihak masyarakat barat memperoleh kemajuan berpikir dan tidak 

loyal lagi terhadap gereja, karena ajarannya yang dogmatis dan sulit mereka cerna itu. Hal ini 

mengingkatkan kita pada keberhasilan aliran Baha’i di Eropa dan Amerika Serikat di bawah 

pimpinan Abbas Afaandi yang mengfokuskan kegiatan propagandanya di kalangan Kristen 

dan Hindu sesudah aliran ini gagal mempengaruhi kalangan muslim. 

C. Ajaran Ahmadiyah Qadian 

Jemaat Ahmadiyah Qadian ini mengajarkan suatu ajaran yang berhubungan dengan hal-

hal yang akan di uraikan sebagaimana berikut : 

1. Paham Kenabian 

  Kenabian dalam ajaran Jemaat Ahmadiyah Qadian, Ghulam Ahmad diyakini sebagai 

Nabi oleh pengikutnya. Menurut Jemaat Ahmadiyah Qadian, ada tiga kategori kenabian, 

yaitu : pertama, Nabi Syahib Asy Syariah dan Mustaqil. Nabi Syahib Asy Syariah adalah 

Nabi yang membawa Syariat dan hukum perundang-undangan Allah Swt, sementara Nabi 

Mustaqil adalah hamba Allah yang diangkat sebagai Nabi yang tidak mengikuti Nabi 

sebelumnya, seperti Nabi Musa a.s. yang kedatangannya bukan karena mengikuti ajaran 

sebelumnya, tetapi langsung menjadi Nabi yang membawa syariat Taurat. Sama halnya 

dengan Nabi Muhammad saw yang datang membawa syariat Alquran. Nabi semacam ini 

dapat juga disebut sebagai Nabi Tasyri’i dan Mustaqil sekaligus. 

  Kedua, Nabi Mustaqil Ghair at-Tasyri’i adalah hamba Allah yang diangkat menjadi 

Nabi dengan tidak mengikuti Nabi sebelumnya, dalam arti ia tidak membawa syariat baru. 

Tegasnya, ia ditugaskan oleh Allah untuk menjalankan syariat yang dibawa Nabi 

sebelumnya. Para Nabi yang masuk dalam Nabi Mustaqil Ghair at-Tasyri’i, adalah Nabi 

Harun, Daud, Sulaiman, Zakariya, Yahya, Isa a.s. Mereka secara langsung diangkat oleh 

Allah menjadi Nabi dan ditugaskan menjalankan syariat Nabi Musa a.s. yang ada dalam 

kitab Taurat. 

  Dan ketiga, Nabi Zhilli Ghair at-Tasyri’i, yakni hamba Allah yang mendapatkan 

anugerah dari Allah menjadi Nabi semat-mata karena hasil kepatuhan kepada Nabi 

sebelumnya dan juga mengikuti syariatnya. Karena itu, tingkatannya berada di bawah 

kenabian sebelumnya dan ia juga tidak membawa syariat baru. Hamba Allah yang masuk 

dalam golongan Nabi Zhilli Ghair at-Tasyri’i adalah Ghulam Ahmad yang mengikuti 

syariat Nabi Muhammad saw. 

  Menurut paham Ahmadiyah Qadian yang di Indonesia tergabung dalam Jemaat 

Ahmadiyah Indonesia (JAI). Mereka memandang bahwa Mirza Ghulam Ahmad itu adalah 

al-Mahdi al-Mau’ud (al-Mahdi yang dijanjikan) sebagai Nabi dan Rasul yang wajib 

diyakini dan dipatuhi perintahnya, sebagaimana Nabi dan Rasul yang lain dan tidak boleh 

membeda-bedakan para Nabi sebagai yang diajarkan Alquran dan yang dipesankan oleh 



524  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

Nabi Muhammad saw. Sekalipun terdapat persamaan yaitu, meraka sepakat tentang 

berakhirnya Nabi Shahib Asy Syariah dan Mustaqil sesudah Nabi Muhammad saw. 

2. Pewahyuan  

Kalangan jemaat Ahmadiyah, mengaku dan meyakini bahwa Mirza Ghulam Ahmad 

adalah al-Mahdi yang tidak dapat dipisahkan dengan al-Masih karena al-Mahdi dan al-

Masih adalah satu tokoh dan satu pribadi. Al-Masih seperti yang diberitahukan dalam hadis 

shahi, akan turun kembali ke dunia dan dia adalah seorang Nabi yang ditugaskan oleh Allah 

untuk membunuh Dajjal di akhir zaman. Itulah sebabnya kemahdian Ahmadiyah tidak dapat 

dipisahkan dengan masalah wahyu. Wahyu yang disampaikan kepada al-Mahdi adalah 

untuk menginterpretasikan Alquran sesuai dengan ide pembaharuannya. Menurut versi 

Qadian, bahwa Ghulam Ahmad yang diangkat Tuhan sebagai al-Masih dan al-Mahdi, 

melalui ilham yang diterimanya, dan secara tegas Ghulam Ahmad diyakini sebagai duplikat 

Nabi Isa a.s. Sedangkan menurut versi Lahore bahwa Ghulam Ahmad bukanlah seorang 

Nabi Haqiqi tapi ia adalah seorang Nabi Lughawi.  

Dengan demikian, pemahaman tentang wahyu di kalangan Ahmadiyah, baik Qadian 

maupun Lahore tidak terdapat perbedaan. Ahmadiyah Qadian dan Lahore sama-sama 

mempercayai bahwa selain wahyu Nubuwwah atau wahyu Tasyri’ atau wahyu Matluw 

masih ada wahyu lain sampai kiamat. 

3. Tentang Khilafah 

Ahmadiyah memahami konsep khalifah baik Qadian maupun Lahore sebenarnya sama-

sama mendasarkan pemahamannya pada Al-quran. Namun demikian, di antara kedua aliran 

Ahmadiyah tersebut berbeda dalam memberikan penafsiran. Menurut Bashiruddin Mahmud 

Ahmad (Khalifah II Ahmadiyah Qadian) bahwa kata khalifah (penganti) dalam Alquran 

dipahami dan dipergunakan dalam tiga pengertian, pertama, khalifah dipergunakan untuk 

nabi-nabi yang disinyalir sebagai penganti Allah Swt., di dunia, seperti Nabi Adam disebut 

sebagai khalifah (Q.S. Al Baqarah : 31- 32) dan dalam arti yang sama seperti Nabi Daud 

(Q.S. Shad : 27).  

Kedua, khalifah dipahami sebagai makna bagi umat atau kaum yang datang kemudian 

seperti nabi Shaleh yang diutus oleh Allah untuk kaum Tsamud yang berkuasa setelah kaum 

Ad (Q.S. Al A’raf : 70 dan 75). 

Khalifah dalam pengertian ini adalah para penganti Nabi yang dipilih oleh kaum dan 

umatnya sendiri, seperti Abu Bakar yang mengantikan Nabi Muhammad saw. Ketiga, 

khalifah dipergunakan untuk menjelaskan para penganti Nabi, karena mereka telah 

mengikuti jejak para Nabi sebelumnya. Proses tersebut secara langsung diangkat oleh Allah 

Swt. Khalifah dengan pangkat Nabi ini berkedudukan sebagai penganti atau pendamping 

bagi Nabi yang sebelumnya atau pada masanya, seperti Nabi Harun yang merupakan 

khalifah bagi Nabi Musa (Q.S. Al A’raf : 143). 

Khalifah dalam pengertian yang pertama dan ketiga hanyalah para pemimpin rohani. 

Aliran Ahmadiyah Qadian menjelaskan bahwa tidak semua nabi dan rasul yang disebutkan 

dalam Alquran menjabat sebagai pemimpin rohani sekaligus pemimpin pemerintahan. Para 

rasul dan nabi yang dimaksudkan tersebut antara lain Nabi Yahya, Isa, Zakariya, dan Harun. 

Sementara itu, Nabi Muhammad saw adalah seorang Nabi sekaligus pemegang tampuk 

kepemimpinan pemerintahan. Para khalifah yang menggantikan beliau, seperti Abu Bakar, 

Umar bin Khattab, Utsman bin Affan, dan Ali bin Abi Thalib juga pemimpin pemerintahan, 

tetapi sistem khalifah ini berakhir sejak masa Mu’awiyah berkuasa karena penguasa yang 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 519-530   525 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

datang berikutnya hanya berdasarkan keturunan atau pengangkatan diri sendiri. Hal ini 

berbeda dengan makna khalifah sebagaimana yang disebut dalam Al-quran. 

Sementara menurut Ahmadiyah Lahore : khalifah itu ada dua macam. Pertama, khalifah 

yang sesuai dengan makna khalifah dalam Alquran (Q.S. An Nur : 55). Dalam ayat ini 

dijelaskan bahwa umat Islam adalah umat yang akan memimpin peradaban di muka bumi, 

karena itu dibutuhkan sistem kekhalifahan untuk membangun pemerintahan. Nabi 

Muhammad saw adalah khalifah pertama yang kemudian dilanjutkan oleh para sahabatnya 

Khulafaur Rasyidin. Kedua, khalifah dimaknai sebagai mujaddid dan para tokoh spiritual 

yang mendirikan sebuah organisasi atau komunitas terstruktur yang akan meneruskan 

syariat. Dalam hadis dinyatakan bahwa akan muncul setiap satu abad sekali para mujaddid 

yang akan memperbaharui agamanya. 

Di kalangan Ahmadiyah pun terjadi perbedaan pendapat siapa pengganti Ghulam Ahmad 

setelah ia meninggal. Maka berdirilah sistem khalifah dalam Ahmadiyah yang dikenal 

dengan khalifah al-Masih. Doktrin khalifah al-Masih ini didasarkan dan dimotivasi oleh 

wasiat Ghulam Ahmad mengenai keharusan adanya khalifah yang mengantikannya. Hal ini 

juga didasarkan pada hadis Nabi yang menggambarkan hakikat seorang khalifah 

dibandingkan dengan pemimpin negara. 

Sejarah Islam mencatat bagaimana awal kekhalifahan dengan pola kenabian dan dikenal 

dengan Khalifah Rasyidah, mulai dari Abu Bakar dan berakhir dengan khalifah Ali bin Abu 

Tholib. Setelah itu muncul sistem kekhalifahan dengan pola kerajaan yang berawal dari 

Mu’awiyah dan berakhir dengan Sultan Hamid II di Turki. Setelah dua pola tersebut 

terlewati dalam kejayaan Islam, maka pada akhir zaman akan muncul kembali kekhalifahan 

dengan sistem kenabian kedua pada masa turunnya Isa dan Mahdi, seperti tertera dalam 

substansi pengertian hadis di atas. Atas dasar polarisasi sistem kekhalifahan tersebut, maka 

Ahmadiyah yang meyakini bahwa Mirza Ghulam Ahmad itu adalah Isa al-Mahdi yang 

sekaligus al-Mahdi al-Mau’ud, berkreasi melanjutkan sistem kekhalifahan tersebut. Dalam 

Ahmadiyah dikenal khalifah al-Masih.  

Berbeda pandangan Ahmadiyah Qadian, Ahmadiyah Lahore dengan dasar Alquran surat 

An Nur ayat 55 dan wasiat Ghulam Ahmad sebagai landasannya bahwa setelah kekhalifahan 

Ghulam Ahmad maka berakhir sudah sistem khalifah dalam Ahmadiyah. Menurut aliran 

Ahmadiyah Lahore bahwa setelah Khalifah Rasyidah termasuk setelah Ghulam Ahmad 

tidak ada lagi khalifah, yang ada hanyalah mujaddid yang muncul setiap satu abad sekali. 

Pandangan Ahmadiyah Lahore tentang khalifah ini menjadi awal pemicu perpecahan 

dikalangan Ahmadiyah. Beberapa faktor yang menyebabkan perbedaan tersebut, 

diantaranya adalah pertama, perbedaan penafsiran tentang surat dan wasiat Ghulam Ahmad. 

Kedua, perbedaan penafsiran terhadap Alquran surat An Nur ayat 55. 

Perbedaan Ahmadiyah Qadian dan Lahore dengan kaum muslim secara umum tentang 

khalifah terletak dalm beberapa hal, antara lain, menurut mayoritas kaum muslim suni, 

bahwa khalifah yang mengantikan Rasulullah saw tidak berarti menganti pangkat dan 

kedudukannya sebagai Nabi dan menerima wahyu, melainkan sebagai pelangsung gerak 

dakwah Islam penjuru dunia. Sementara Ahmadiyah Qadian menganggap bahwa khalifah 

menggantikan Nabi sekaligus berfungsi mengganti kedudukan Nabi dan menerima wahyu 

dari Allah Swt. Sementara Ahmadiyah Lahore menganggap posisi khalifah tersebut 

hanyalah sebagai mujaddid, tetapi dipilih oleh Tuhan melalui wahyu. Menurut sebagian 



526  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

besar umat Islam, hal ini merupakan sesuatu yang paling prinsip yang membedakan antara 

mayoritas umat Islam dengan aliran Ahmadiyah. 

4. Tentang Jihad 

Bagi Ahmadiyah jihad didefinisikan sebgai tindakan mencurahkan segala macam 

kesanggupan, kemampuan, dan kekuatan, yang dimiliki dalam menghadapi pertempuran, 

menyampaikan pesan kebenaran, ataupun mengerahkan seluruh daya kekuatan dalam 

menghadapi suatu urusan atau dengan kata lain jihad adalah tidak menahan apapun, 

mengerahkan segala daya dengan memaksakan diri dalam mencapai suatu tujuan. Tindakan 

mengangkat senjata untuk membela diri juga dinamakan jihad, dalam Alquran istilah yang 

tepat sering disebut qital. 

Ahmadiyah mengklasifikasikan jihad menjadi tiga kategori, yaitu pertama, jihad Shagir 

adalah perjuangan membela agama, nusa, dan bangsa dengan mempergunakan senjata 

terhadap musuh-musuh yang mengunakan kekerasan dan senjata. Kedua, jihad kabir adalah 

perjuangan atau jihad dengan mempergunakan dalil-dalil atau keterangan, baik lisan 

maupun tulisan untuk menyebarluaskan ajaran Alquran kepada kaum kafir dan musyrik. 

Jihad dalam bentuk ini yang sedang dilancarkan oleh Ahmadiyah saat ini. Ketiga, jihad 

akbar adalah perjuangan atau jihad terhadap godaan setan dan hawa nafsu amarah sendiri, 

jihad yang ketiga ini merupakan bentuk jihad paling berat, karena menghadapi setan dan 

hawa nafsu akan terus dilakukan setiap saat. 

Khalifah II Ahmadiyah Basyiruddin Mahmud Ahmad menyimpulkan bahwa banyak 

orang yang mempunyai pemahaman keliru tentang Ahmadiyah terkait dengan permasalahan 

jihad. Menurut pandangannya dan kemudian menjadi paham Ahmadiyah, bahwa 

peperangan itu terbagi menjadi dua macam, yaitu pertama, perang jihad dan kedua, perang 

lumrah. Perang jihad adalah perang yang terjadi karena dorongan mempertahankan 

keyakinan dan keprcayaan agama. Isu yang menjadi mainstream dalam peperangan tersebut 

adalah perang agama atau perang suci (holy war). Khalifah kedua ini mengatakan bahwa 

barang siapa yang pada gilirannya harus turun ke medan jihad dan tidak melaksanakannya, 

maka menjadi dosa baginya. 

Ahmadiyah memandang bahwa saat ini banyak orang yang telah tergelincir pada ”lubang 

hitam” atau kesalahpahaman dalam memahami konsep jihad Ahmadiyah, dalam arti bahwa 

mereka menganggap Ahmadiyah telah mengingkari jihad. Sebenarnya, Ahmadiyah sendiri 

tidak mengingkari jihad, hanya saja menentang kesalahpahaman terhadap interpretasi 

makna jihad yang selalu diartikan dengan mengangkat senjata, sehingga karena pemahaman 

yang salah tersebut umat Islam menderita dewasa ini. 

Isu Ahmadiyah yang tidak mempunyai syariat jihad dan melarang kepada Jemaatnya 

untuk berjihad ketika pemerintah Inggris melakukan penjajahan serta berkuasa di India dan 

Pakistan khususnya di daerah Punjab. Menurut pendapat yang berkembang, bahwa terjadi 

kontroversi mengenai argumentasi Ahmadiyah yang pada waktu itu tidak melakukan jihad 

dengan senjata melawan Inggris. Hal yang muncul kepermukaan adalah bahwa faktor politik 

mendorong Ahmadiyah untuk bersikap seperti itu. Memang tidak dapat disangkal kedekatan 

keluarga Ghulam Ahmad dengan pemerintahan Inggris sebagaimana dijelaskan dalam 

pembahasan terdahulu, bahkan Hasan bin Mahmud Audah mengatakan kedekatan Ghulam 

Ahmad dengan pemerintah Inggris sebagai berikut.  

“Hubungan Ghulam Ahmad dengan Inggris bukan hanya hubungan antara muslim yang 

hendak berterima kasih karena telah berbuat baik kepadanya, tetapi hubungan itu adalah 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 519-530   527 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

lebih dekat kepada hubungan antara seorang pelayan kepada seorang majikan” dengan 

mengutip perkataan Ghulam Ahmad “sungguh telah aku habiskan umurku untuk 

mengokohkan dan membantu pemerintah Inggris”. 

Dalam pandangan Ahmadiyah, penjajahan Inggris pada waktu itu tidak menuntut kepada 

masyarakat jajahannya untuk menukar agama atau memaksakan melepaskan kepercayaan 

dan keyakinan agama masyarakat. Bahkan Ahmadiyah memandang akan mewajibkan 

anggotanya untuk berjihad, jika seandainya Inggris menuntut untuk melepas atau menukar 

agama, maka hukumnya wajib, tetapi situasi tersebut tidak terjadi pada waktu itu.  

Dalam pandangan Ahmadiyah, ketika terjadi keterlibatan dengan pemerintah pada 

pelaksanaan jihad kabir dan jihad akbar, maka Ahmadiyah harus taat dan setia pada 

pemerintah dan negara dimana mereka berada. Secara garis besar, ada dua hal yang menjadi 

alasan utama bagi khalifah kedua mengapa Ahmadiyah tidak melakukan perlawanan kepada 

Inggris? Pertama, di bawah pemerintahan Inggris kebebasan beragama menjadi terjamin, 

tidak ada pemaksaan agama. Kedua, Ghulam Ahmad bukanlah politikus pemimpin duniawi, 

tetapi tidak lebih dari sekedar pemimpin rohani.  

Berdasarkan keterangan di atas tidak ada perbedaan yang kontroversial antara 

Ahmadiyah dengan mayoritas umat Islam tentang jihad. Hanya saja Ahmadiyah 

menganggap bahwa di dalam makna jihad terkandung makna qital, seperti dalam jihad 

shagir, tetapi saat ini jihad shagir dengan makna qital dianggap sudah tidak ada, sebaliknya 

yang ada hanyalah jihad akbar dan jihad kabir. Berbeda dengan mayoritas umat Islam bahwa 

jihad masih bisa dipahami dalam bentuk jihad shagir, jihad akbar, dan jihad kabir. 

D. Perkembangan Ahmadiyah Di Dunia Islam 

1. Awal Perkembangan di India 

      Gerakan Ahmadiyah pertama kali muncul di India pada tahun 1889 ketika Mirza 

Ghulam Ahmad mendeklarasikan dirinya sebagai mujaddid (pembaharu agama) dan 

mengajak umat Islam untuk bergabung dalam jamaah yang ia sebut Jama‘at Ahmadiyah. Di 

bawah kepemimpinannya, Ahmadiyah berkembang pesat di kawasan Punjab, khususnya di 

kota Qadian, yang kemudian menjadi pusat kegiatan keagamaan dan pendidikan mereka. 

Setelah wafatnya Mirza Ghulam Ahmad pada tahun 1908, kepemimpinan dilanjutkan oleh 

Haji Hakim Nuruddin, yang dikenal sebagai khalifah pertama (Khalifatul Masih I). Pada masa 

ini, Ahmadiyah semakin mengokohkan struktur organisasinya dan mulai mengembangkan 

jaringan dakwah ke luar India. Namun, setelah Nuruddin wafat (1914), terjadi perpecahan 

internal antara dua kelompok besar: Ahmadiyah Qadian, yang menganggap Mirza Ghulam 

Ahmad sebagai nabi setelah Nabi Muhammad SAW (dalam pengertian kenabian non-syariat), 

dan Ahmadiyah Lahore, yang menolak klaim kenabian itu dan hanya menganggapnya sebagai 

pembaharu agama. Perpecahan ini menandai arah teologis dan politik yang berbeda di antara 

keduanya, meskipun sama-sama menekankan dakwah dan pembaruan Islam. 

2. Ekspansi Ke Luar India 

Sejak awal abad ke-20, Ahmadiyah aktif melakukan ekspansi dakwah internasional. 

Mereka mengirim misionaris ke berbagai negara di Asia, Afrika, dan Eropa. Salah satu faktor 

penting dalam ekspansi ini adalah dukungan sistem administrasi yang rapi dan kemampuan 

para misionaris Ahmadiyah menguasai berbagai bahasa. Pada tahun 1913, Ahmadiyah 

berhasil mendirikan masjid pertama di luar India yang terletak di London, dikenal dengan 

nama The London Mosque atau Fazl Mosque, yang menjadi pusat aktivitas dakwah di Eropa. 



528  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

Gerakan ini juga berkembang di Afrika Barat, khususnya di Nigeria, Ghana, dan Sierra Leone, 

melalui misionaris-misionaris yang dikirim dari Qadian. Di Timur Tengah, penyebaran 

Ahmadiyah mengalami tantangan lebih berat karena kuatnya otoritas ulama dan lembaga 

keagamaan resmi. Namun, Ahmadiyah tetap berhasil menanamkan pengaruhnya di Mesir dan 

Suriah, meskipun tidak sebesar di kawasan Asia Selatan dan Afrika. 

3. Perkembangan di Pakistan 

   Setelah pembentukan negara Pakistan tahun 1947, Ahmadiyah memainkan peran 

penting dalam mendukung pendirian negara baru tersebut. Tokoh Ahmadiyah, Sir 

Muhammad Zafrulla Khan, bahkan menjadi Menteri Luar Negeri pertama Pakistan dan 

kemudian menjabat sebagai Presiden Majelis Umum PBB. Namun, hubungan antara 

Ahmadiyah dan negara Pakistan mulai memburuk pada awal 1950-an. Kaum ulama dan 

organisasi Islam menuntut agar Ahmadiyah dinyatakan sebagai non-Muslim karena dianggap 

menodai akidah Islam. Ketegangan ini mencapai puncaknya pada tahun 1974 ketika 

pemerintah Pakistan secara resmi menetapkan Ahmadiyah sebagai kelompok non-Muslim 

melalui amendemen konstitusi. Kebijakan ini semakin diperkuat dengan adanya Ordinansi 

XX yang dikeluarkan oleh rezim Jenderal Zia ul-Haq pada tahun 1984, yang melarang 

Ahmadiyah menggunakan simbol-simbol dan istilah-istilah yang berhubungan dengan Islam, 

seperti menyebut tempat ibadah mereka sebagai “masjid” atau mengucapkan salam Islam. 

Sejak saat itu, Ahmadiyah menghadapi diskriminasi sosial dan pembatasan hukum yang berat 

di Pakistan. 

4. Perkembangan di Negara-Negara Islam lain 

 Selain di Pakistan dan India, Ahmadiyah juga memiliki pengikut di berbagai negara 

Islam lainnya. Di Indonesia, misalnya, Ahmadiyah pertama kali masuk pada tahun 1920-an 

melalui perantara pelajar-pelajar Indonesia yang belajar di India dan kemudian 

memperkenalkan ajaran ini di Tanah Air. Gerakan ini berkembang cukup cepat di wilayah 

Jawa Barat, Sumatera Barat, dan Lombok, sebelum kemudian menghadapi resistensi dari 

ormas-ormas Islam seperti MUI dan Muhammadiyah sejak tahun 1980-an. 

  Di Afrika, Ahmadiyah justru mendapat sambutan positif di beberapa negara seperti 

Ghana dan Nigeria. Hal ini disebabkan oleh peran sosial mereka yang kuat di bidang 

pendidikan dan kesehatan. Ahmadiyah mendirikan banyak sekolah dan rumah sakit, serta aktif 

dalam kegiatan sosial, sehingga mendapat pengakuan dari pemerintah setempat meskipun tetap 

dianggap berbeda secara teologis. 

   Sementara itu, di Eropa dan Amerika, Ahmadiyah menjadi salah satu wajah Islam yang 

paling aktif dalam kegiatan dialog antaragama dan promosi perdamaian. Mereka mendirikan 

jaringan televisi MTA International yang menyiarkan ceramah-ceramah tentang Islam moderat 

dan toleransi ke seluruh dunia. 

 

KESIMPULAN 

Gerakan Ahmadiyah merupakan salah satu fenomena penting dalam sejarah Islam 

modern yang lahir dari dinamika sosial , politik, dan keagamaan di India pada akhir abad ke-

19. Melalui sosok Mirzha Ghulam Ahmad, Gerakan ini muncul sebagai bentuk respon terhadap 

krisis umat Islam di bawah penjajahan kolonial Inggris, serta tantangan dari misi Kristen dan 

kebangkitan Hindu. Klaim Ghulam Ahmad sebagai pembaharu bahkan nabi dalam pengertian 

tertentu menjadikan Ahmadiyah sebagai Gerakan yang kontroversial dalam dunia Islam. 

 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 519-530   529 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

Perkembangan Ahmadiyah menunjukkan kemampuan organisasi ini beradaptasi 

dengan modernitas. Mereka berhasil membangun jaringan dakwah internasional, mendirikan 

lembaga Pendidikan, serta mengembangkan media global seperti MTA Intenational. Namun, 

keberhasilan ekspansi tersebut juga diiringi dengan konflik dan penolakan dari Sebagian besar 

umat Islam yang menilai ajaran Ahmadiyah menyimpang dari prinsip kenabian Islam. 

Di berbagai negara islam, terutama Pakistan dan Indonesia, Ahmadiyah menghadapi 

tekanan sosial, politik, dan hukum. Meski demikian, eksistensi Ahmdiyah yang tetap bertahan 

menunjukkan bahwa gerakan ini bukan sekedar kelompok keagamaan, melainkan juga simbol 

dari pergulatan identitas Islam dalam menghadapi arus modernisasi dan pluralisme global. 

Dengan demikian, kajian terhadap Ahmadiyah memberikan Gambaran penting tentang 

bagaimana Islam berinteraksi dengan konteks sejarah dan perubahan zaman. 

 

KETERBATASAN 

Penelitian ini memiliki keterbatasan yang perlu dicatat. Pertama, keterbatasan sumber 

historis menyebabkan sebagian data awal mengenai perkembangan Ahmadiyah, terutama 

dokumen internal pada masa awal kemunculannya tidak selalu tersedia secara lengkap atau 

objektif. Hal ini dapat memengaruhi kedalaman rekonstruksi sejarah. Kedua, pendekatan 

sosiologis dalam penelitian ini bergantung pada data sekunder seperti laporan media, penelitian 

sebelumnya, dan dokumentasi kebijakan negara, sehingga interpretasi dinamika sosial 

kemungkinan masih dipengaruhi bias sumber. Ketiga,  perbedaan konteks sosial-politik di 

berbagai negara membuat generalisasi tentang penerimaan dan penolakan terhadap Ahmadiyah 

harus dilakukan secara hati-hati. Dengan mempertimbangkan keterbatasan-keterbatasan ini, 

hasil penelitian tetap berupaya memberikan pemahaman komprehensif, namun membuka 

ruang bagi studi lanjutan yang lebih mendalam dan berbasis data lapangan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdul Halim Mahally, Benarkah Ahmadiyah Sesat, (Jakarta: PT Cahaya Kirana Rajasa, 2006). 

A. Fajar Kurnia, Teologi Kenabian Ahmadiyah, (Jakarta : PT. Wahana Semesta Intermedia, 

2008) 

A. R. Izzuddin, Gerakan Ahmadiyah dalam Lintasan Sejarah (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 

2007) 

Asep Burhanudin, Jihad Tanpa Kekerasan, (Yogyakarta : PT LKiS Yogyakarta, 2005). 

Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan 

XVIII (Jakarta: Kencana, 2004). 

Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982). 

H. M. Rasjidi, Koreksi terhadap Ahmadiyah Qadiani (Jakarta: Bulan Bintang, 1975). 

Humphrey J. Fisher, Ahmadiyyah: A Study in Contemporary Islam on the West African Coast 

(London: Oxford University Press, 1963). 

Iskandar Zulkarnain, Gerakan Ahmadiyah di Indonesia, (Yogyakarta : LKiS Pelangi Aksara, 

2005). 

Ishtiaq Ahmed, The Politics of Religion in Pakistan (Karachi: Oxford University Press, 2013). 

 



530  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

Jemaat Ahmadiyah Indonesia, Suvenir Peringatan Seabad Gerhana Bulan dan Gerhana 

Matahari Ramadhan 1894-1994 (Parung : JAI, 1994). 

John L. Esposito, Ensiklopedi Dunia Islam Modern, terj. Eva Y. N. (Bandung: Mizan, 2001). 

Lamin Sanneh, Pioneers of Faith: Christianity, Islam, and Ahmadiyyah in Africa (London: 

Routledge, 2009), hlm. 122. 

M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1996). 

M. Fadlil Said an-Nadwi, Ahmadiyah sekte atau agama baru, (Tuban : Pustaka Langitan, 

2006), 134. 

Mirza Ghulam Ahmad, Filsafat Ajaran Islam, (Bandung : Jemaat Ahmadiyah Indonesia, 1993). 

Muslih Fathoni, Faham Mahdi Syi’ah dan Ahmadiyah Dalam Presfektif, (Jakarta : PT Raja 

Grafindo, 2002), 53. 

M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1992). 

Nadeem Paracha, “The Ahmadiyya Movement: A Study of a Global Islamic Sect,” Dawn News, 

2018. 

Sinar Islam, No. 4 Tahun VI, April 1956. 

 


