
 
              Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 1529-1536 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

         Homepage Journal: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS   

 

 

1529 

 

Pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu Rusyd Tentang Akal dan Wahyu serta 

Dampaknya pada Filsafat Islam dan Barat 
 

Al-Ghazali and Ibn Rushd's thoughts on reason and revelation and their 

impact on Islamic and Western philosophy 
  

Sulfiana1*, Indo Santalia2, agus masykur3 
1,2,3Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar  
 *Corresponding Author: E-mail: anhafhya0135@gmail.com 

Artikel Review 
 

Article History: 

Received: 16 Dec, 2025 

Revised: 18 Jan, 2026 

Accepted: 24 Jan, 2026 

 

Kata Kunci: 
Al-Ghazali, Ibnu Rusyd 
Akal dan Wahyu 
Filsafat Islam 

 
Keywords:  
Al-Ghazali, Ibnu Rusyd 

Reason and Revelation 

Islamic Philosophy 

 
DOI: 10.56338/jks.v9i1.10325 

  

 ABSTRAK  
Jurnal ini mengkaji perkembangan pemikiran Islam melalui analisis komparatif 

antara Abu Hamid al-Ghazali dan Ibnu Rusyd, dua tokoh utama yang membentuk 

perdebatan epistemologis tentang hubungan antara akal dan wahyu. Al-Ghazali, 

sebagai kritikus filsafat, menekankan superioritas wahyu dan intuisi mistik atas akal 

dalam metafisika, sementara Ibnu Rusyd memperjuangkan harmoni antara akal dan 

wahyu sebagai dua sumber kebenaran yang saling melengkapi. Latar belakang 

intelektual dan historis keduanya al-Ghazali di Timur Islam yang penuh gejolak 

politik dan sektarian, serta Ibnu Rusyd di Andalusia yang lebih terbuka terhadap 

filsafat membentuk pandangan mereka. Implikasi perdebatan ini meliputi penguatan 

teologi dan sufisme di dunia Islam Timur, kemunduran filsafat di Barat Islam, serta 

pengaruh signifikan terhadap Renaisans Eropa melalui Averroisme Latin. Kajian ini 

menunjukkan bahwa perdebatan tersebut tidak hanya membentuk arus intelektual 

Islam tetapi juga berkontribusi pada perkembangan global filsafat dan teologi, 

menawarkan pelajaran bagi dialog antara rasionalitas dan spiritualitas di era 

kontemporer. 

 ABSTRACT 

This journal examines the development of Islamic thought through a comparative 

analysis of Abu Hamid al-Ghazali and Ibn Rushd, two key figures who shaped the 

epistemological debate on the relationship between reason and revelation. Al-

Ghazali, as a critic of philosophy, emphasized the superiority of revelation and 

mystical intuition over reason in metaphysics, while Ibn Rushd championed the 

harmony between reason and revelation as two complementary sources of truth. The 

intellectual and historical backgrounds of both al-Ghazali in the politically and 

sectarianly turbulent Islamic East, and Ibn Rushd in Andalusia, which was more 

open to philosophy shaped their views. The implications of this debate include the 

strengthening of theology and Sufism in the Islamic East, the decline of philosophy 

in the Islamic West, and a significant influence on the European Renaissance 

through Latin Averroism. This study demonstrates that the debate not only shaped 

Islamic intellectual currents but also contributed to the global development of 

philosophy and theology, offering lessons for the dialogue between rationality and 

spirituality in the contemporary era. 

 

 

https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS


1530  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

PENDAHULUAN 

Pemikiran Islam klasik tak terpisahkan dari kontribusi para filsuf dan cendekiawan agama 

terkemuka yang membentuk perkembangan intelektual di dunia Islam (Jamil & Prayogi, 2024). Di 

antara tokoh-tokoh paling berpengaruh adalah Abu Hamid al-Ghazali (450-505 H/1058-1111 M) dan 

Ibnu Rusyd (520-595 H/1126-1198 M). Meskipun konteks sosial dan politik mereka berbeda, mereka 

memiliki minat yang sama dalam interaksi antara filsafat, agama, dan kemajuan ilmiah (Said, 2017). 

Al-Ghazali dikenal karena kritiknya yang mendalam terhadap filsafat dalam bukunya "The 

Incoherence of the Philosophers", sementara Ibnu Rusyd muncul sebagai pembelanya dalam karyanya 

sendiri, "The Incoherence of the Incoherence". Interaksi gagasan mereka merupakan salah satu 

perdebatan terpenting dalam sejarah pemikiran Islam (Agustina, 2024). Sebagai seorang ulama Asy'ari 

dan Sufi terkemuka, al-Ghazali memandang filsafat sebagai bidang yang bermanfaat selama tidak 

mencakup metafisika, yang menurutnya dapat menyebabkan penyimpangan (Fikri, 2022). 

Kritiknya terhadap para filsuf tidak ditujukan pada logika atau ilmu pengetahuan alam, 

melainkan pada aspek-aspek metafisika yang dianggapnya bertentangan dengan doktrin Islam. Dalam 

bukunya Ketidakkoherenan Para Filsuf, al-Ghazali berpendapat bahwa para filsuf seperti al-Farabi 

dan Ibnu Sina telah dipengaruhi oleh pemikiran Yunani dan telah mengadopsi konsep-konsep yang 

bertentangan dengan doktrin Islam (Abdullah, 2020). Ini termasuk keyakinan tentang keabadian alam 

semesta, ketidaktahuan Tuhan akan hal-hal khusus, dan penolakan kebangkitan jasmani. Pandangan-

pandangan ini berdampak signifikan terhadap dunia Islam Timur dan memperkuat keyakinan 

ortodoks. 

Berbeda dengan al-Ghazali, Ibnu Rusyd mewakili puncak filsafat Aristoteles di dunia Islam 

(Dewi et al., 2025). Ibnu Rusyd berpendapat bahwa kritik al-Ghazali terhadap filsafat mengandung 

banyak kesalahan metodologis dan kesalahpahaman tentang pandangan para filsuf sebelumnya 

(Agustina, 2024). 

Dalam bukunya Ketidakkoherenan Para Filsuf, Ibnu Rusyd menegaskan bahwa akal dan 

wahyu bukanlah sumber kebenasan yang saling bertentangan, melainkan dapat saling mendukung 

(Dewi et al., 2025). Ia berpendapat bahwa filsafat merupakan alat untuk pemahaman yang lebih 

mendalam tentang hukum Islam (Syariah). Pemikiran rasionalis Ibnu Rusyd menjadi fondasi penting 

bagi perkembangan filsafat Barat, khususnya di Eropa, di mana ia kemudian dikenal sebagai Averroes. 

Konflik antara pemikiran al-Ghazali dan Ibnu Rusyd tidak seharusnya ditafsirkan sebagai 

benturan pribadi, melainkan sebagai dinamika kritis dalam tradisi intelektual Islam. Perdebatan 

mereka berujung pada munculnya dua arus utama: arus teologis mistik yang dipengaruhi oleh al-

Ghazali, dan arus filsafat rasionalis yang dipelopori oleh Ibnu Rusyd. Interaksi ini menunjukkan 

kekayaan pemikiran Islam, yang menawarkan ruang bagi beragam pendekatan untuk memahami 

agama, akal, dan realitas. 

Dalam konteks studi kontemporer, perdebatan antara al-Ghazali dan Ibnu Rusyd menjadi 

sangat penting. Keduanya memberikan kerangka kerja tentang bagaimana umat Islam memposisikan 

sains, filsafat, dan agama dalam konteks kemajuan peradaban modern (Haryanto & Holis, 2025). 

Dialog mereka membuka peluang diskusi tentang hubungan antara akal dan wahyu, sains dan agama, 

serta peran filsafat dalam menyempurnakan pemahaman agama. Ini merupakan studi perbandingan 

antara kedua orientasi akademis fundamental tersebut. 

Dengan demikian, mengkaji gagasan al-Ghazali dan Ibnu Rusyd bukan sekadar ingatan akan 

perdebatan klasik, melainkan upaya untuk memahami bagaimana tradisi intelektual Islam membangun 

sintesis antara rasionalitas dan spiritualitas. Studi ini menawarkan pandangan yang lebih 

komprehensif tentang dinamika pemikiran Islam dan kontribusinya terhadap kemajuan ilmu 

pengetahuan dan peradaban global. 

 

 

 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 1529-1536   1531 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library 

research) dan analisis historis-filosofis, karena fokus kajian terletak pada penelusuran karya-karya 

klasik Al-Ghazali dan Ibnu Rusyd serta konteks sosial-politik yang membentuk pemikiran keduanya. 

Data primer diperoleh dari karya asli kedua tokoh seperti Tahāfut al-Falāsifah, Al-Munqidz min al-

Ḍalāl, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Tahāfut al-Tahāfut, Fashl al-Maqāl, dan al-Kashf, sedangkan data 

sekunder berasal dari buku-buku akademik, jurnal ilmiah, dan penelitian kontemporer. Data 

dikumpulkan melalui teknik dokumentasi dan kajian literatur, kemudian dianalisis menggunakan 

analisis historis untuk memahami latar intelektual mereka, analisis isi untuk menelaah argumentasi 

mengenai akal, wahyu, dan kritik filsafat, serta analisis komparatif-filosofis untuk membandingkan 

struktur epistemologi dan implikasi pemikiran keduanya bagi peradaban Islam Timur, Barat, dan 

Eropa. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan kritik teks, sehingga penelitian mampu 

menghasilkan pemahaman yang komprehensif dan valid mengenai perbedaan serta pengaruh 

pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu Rusyd. 

 
HASIL 

1. Konteks Historis dan Intelektual 

 Pemikiran Islam klasik mencapai puncak perdebatan intelektual melalui gagasan Abu Hamid 

Muhammad bin Muhammad al-Ghazali (w. 1111 M) di Timur dan Abu al-Walid Muhammad bin 

Ahmad bin Rusyd (w. 1198 M) di Barat (al-Andalus). Perdebatan monumental mereka tentang 

hubungan antara akal (filsafat) dan wahyu (agama) tidak hanya membentuk wacana Islam tetapi juga 

memengaruhi Renaisans Eropa (Ulum, 2018; Jamil & Prayogi, 2024). 

a. Al-Ghazali (Timur Islam): Konsolidasi Ortokdoksi 

  Al-Ghazali (lahir 1058 M di Tus, Khorasan) hidup pada masa krisis politik dan sektarian di 

abad ke-11 M (Fadlullah & Hidayah, 2020). Periode ini ditandai dengan runtuhnya kekuasaan 

Abbasiyah dan kebangkitan Dinasti Seljuk yang mendukung ortodoksi Sunni. Ancaman ideologis 

utama berasal dari Sekte Syiah Ismailiyah (Batini), yang dianggap membahayakan keimanan publik. 

  Al-Ghazali dididik dalam Teologi Asy'ari yang bertujuan menegakkan doktrin Sunni. Puncak 

kariernya adalah ketika ia mengajar di Madrasah Nizamiyyah di Baghdad, pusat penyebaran ajaran 

Sunni (Fikri, 2022; Rokib, Amali, & Qulub, 2025). Setelah mengalami krisis spiritual yang 

didokumentasikan dalam The Deliverer from Error, Al-Ghazali beralih ke Sufisme (Pramasto, 2019). 

Kritik kerasnya dalam Tahāfut al-Falāsifah (Ketidakkoherensian Para Filsuf) ditujukan pada filsafat 

Neoplatonis (terutama Al-Farabi dan Ibnu Sina) untuk melindungi keyakinan masyarakat dari doktrin-

doktrin yang dianggap sesat (Soleh, 2013). 

  Kontribusi terbesarnya adalah memurnikan dan mengintegrasikan Sufisme agar selaras 

dengan Syariah, menjadikannya arus utama dalam teologi Sunni (Fikri, 2022). Ia kerap disandingkan 

dengan Santo Thomas Aquinas dari dunia Katolik karena perannya dalam mengkonsolidasikan 

doktrin mayoritas (Sunni). 

b. Ibnu Rusyd (Barat Islam): Rehabilitasi Rasionalitas 

  Ibnu Rusyd lahir sekitar satu abad setelah Al-Ghazali di Cordoba, Andalusia, dalam keluarga 

terpandang yang lama mengabdi di bidang hukum dan pelayanan publik (Ulum, 2018). Kakeknya, 

Abd al-Walid Muhammad (w. 1126 M), menjabat sebagai Ketua Mahkamah Agung Cordoba di 

bawah Dinasti Almoravid. Ayahnya, Abd al-Qasim Ahmad, juga memegang posisi yang sama hingga 

jatuhnya dinasti tersebut ke tangan Almohad pada 1146 M (Aizid, 2024). 

 

 



1532  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

  Ibnu Rusyd hidup di bawah Dinasti Almohad, yang meskipun konservatif, menjadikan 

Andalusia pusat studi ilmiah yang relatif terbuka terhadap filsafat. Ia menjabat sebagai hakim (qāḍī) 

dan dokter pengadilan, yang memberinya akses mendalam ke ilmu rasional dan hukum Islam (Ulum, 

2018). Ia dikenal sebagai "Komentator" karena keahliannya yang luar biasa dalam menafsirkan dan 

menghidupkan kembali pemikiran Aristoteles murni (Leaman, 2013). 

  Dalam karya monumentalnya, Tahāfut al-Tahāfut (Ketidakkoherensian dari 

Ketidakkoherensian), yang merupakan respons langsung terhadap Al-Ghazali, Ibnu Rusyd 

berargumen bahwa akal dan wahyu (filsafat dan Syariah) adalah dua jalan yang tidak saling 

bertentangan menuju kebenaran yang sama (Fauziah, 2018). Ia menuduh Al-Ghazali salah 

menafsirkan filsafat, hanya menyerang Neoplatonisme, bukan Aristoteles murni. Ibnu Rusyd melihat 

filsafat sebagai bentuk kebijaksanaan tertinggi yang dianjurkan oleh hukum Islam. 

c. Konflik Intelektual Utama dan Implikasi 

  Konflik utama kedua tokoh ini berpusat pada tiga doktrin metafisika yang dianggap kufur 

oleh Al-Ghazali: 

1) Keabadian Alam: Apakah dunia ini baru atau abadi? 

2) Pengetahuan Tuhan: Apakah Tuhan mengetahui hal-hal yang khusus atau hanya universal? 

3) Kebangkitan: Apakah kebangkitan bersifat fisik atau murni spiritual? (Fauziah, 2018) 

  Al-Ghazali menekankan superioritas wahyu dan pengalaman spiritual (kashf), membatasi akal 

hanya pada ilmu-ilmu eksakta, sementara akal harus tunduk pada wahyu dalam hal metafisika. 

Sebaliknya, Ibnu Rusyd berpendapat bahwa akal dan wahyu berada dalam harmoni dan kesetaraan, 

dan jika ada konflik, wahyu literal harus ditafsirkan ulang (ta'wil) agar selaras dengan bukti rasional 

yang definitif. 

  Perdebatan ini menciptakan dualitas: tradisi yang mengutamakan intuisi spiritual (Al-Ghazali 

di Timur) dan tradisi yang menekankan harmoni akal-wahyu (Ibnu Rusyd di Andalusia). Meskipun 

filsafat Ibnu Rusyd gagal di Barat Islam, karya-karyanya yang diterjemahkan ke Latin memicu 

Averroisme Latin dan menjadi fondasi penting bagi perkembangan Teologi Skolastik (seperti Thomas 

Aquinas) di Eropa (Ulum, 2018), menunjukkan relevansi global dari perbedaan konteks historis 

mereka. 

2. Pandangan Ibnu Rusyd dan Al-Ghazali Mengenai Hubungan Akal dan Wahyu 

  Perdebatan tentang hubungan antara akal (filsafat) dan wahyu (teks suci) merupakan isu 

epistemologis fundamental dalam sejarah pemikiran Islam, mencapai puncaknya pada abad ke-11 dan 

ke-12 M. Pergulatan ini terjadi antara kritik radikal Abu Hamid Muhammad al-Ghazali (w. 1111 M) 

terhadap filsafat Helenistik dan upaya Abu al-Walid Ibnu Rusyd (w. 1198 M) untuk merehabilitasi 

akal filosofis (Jumadi, 2025). Perdebatan ini secara signifikan membentuk dua aliran intelektual 

berbeda di Timur dan Barat, bahkan memengaruhi kebangkitan intelektual di Eropa (Al-Fuadi & 

Ulum, 2024). 

a. Ibnu Rusyd: Harmoni dan Kewajiban Akal 

  Sebagai seorang filsuf dan hakim terkemuka di Andalusia, Ibnu Rusyd mengangkat akal budi 

ke posisi yang tinggi, berargumen bahwa tidak ada kontradiksi nyata antara filsafat dan Syariah 

(hukum agama). Dalam karyanya yang berpengaruh, Risalah Tegas tentang Harmoni Filsafat dan 

Syariah (Faṣl al-Maqāl), ia menegaskan bahwa akal budi dan wahyu saling melengkapi karena 

keduanya berasal dari satu sumber, yaitu Tuhan (Ningsih, 2020). 

  Ibnu Rusyd memandang filsafat sebagai perenungan mendalam untuk memahami Sang 

Pencipta, suatu aktivitas yang bahkan dianjurkan oleh Al-Qur'an (Wahyudi, 2023). Prinsip utamanya 

adalah bahwa "kebenaran tidak dapat bertentangan dengan kebenaran." Oleh karena itu, jika 

pembuktian rasional yang definitif tampak bertentangan dengan makna literal wahyu, maka wahyu 

harus ditafsirkan ulang secara metaforis (ta'wil) oleh para filsuf agar selaras dengan kesimpulan akal 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 1529-1536   1533 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

(Wahyudi, 2023). 

  Ibnu Rusyd mengklasifikasikan masyarakat menjadi tiga tingkat berdasarkan kemampuan 

mereka memahami kebenaran wahyu: masyarakat umum (memahami secara retoris/literal), para 

teolog (melalui argumentasi dialektis), dan para filsuf (melalui demonstrasi rasional yang konklusif, 

metode tertinggi) (Wahyudi, 2023). Sebagai filsuf dan hakim, ia berusaha merehabilitasi filsafat 

Aristoteles murni yang dianggapnya disalahpahami, dengan memandang akal sebagai bagian integral, 

bukan musuh, dari pendidikan agama (Ulum, 2018). 

b. Al-Ghazali: Superioritas Wahyu dan Batasan Akal 

  Pandangan Al-Ghazali tentang hubungan akal dan wahyu dibentuk melalui perjalanan 

intelektualnya dari teologi Asy'ari, melewati filsafat, hingga mencapai puncak spiritual di tasawuf. Ia 

mengakui kegunaan akal dalam ilmu-ilmu eksakta seperti logika dan matematika, tetapi ia 

menekankan keterbatasan mutlak akal untuk mencapai kebenaran metafisika dan spiritual absolut 

(Sholeh, 2024; Hania, 2021). 

  Al-Ghazali hidup di tengah krisis sektarian di Timur (ancaman Ismailiyah) dan didukung oleh 

Dinasti Seljuk untuk memperkuat ortodoksi Sunni (Al-Fuadi & Ulum, 2024). Namun, setelah krisis 

eksistensialnya (The Deliverer from Error), ia menyadari bahwa baik teologi skolastik maupun filsafat 

tidak menawarkan kepastian absolut. 

  Ia meyakini bahwa akal manusia tidak mampu memahami hakikat tiga isu sentral yang ia 

anggap sesat dari para filsuf (keabadian alam, pengetahuan Tuhan tentang hal-hal khusus, dan 

kebangkitan jasmani). Oleh karena itu, dalam hal-hal keimanan, akal harus tunduk sepenuhnya kepada 

wahyu (Gusti & Aprizal, 2025). Tujuannya dalam mengkritik filsafat melalui Tahāfut al-Falāsifah 

adalah melindungi iman masyarakat awam dari ide-ide yang sesat (Hania, 2021). 

c. Strategi Kritis: Membatasi Akal 

  Al-Ghazali tidak menolak akal sepenuhnya; ia justru menggunakan logika Aristoteles itu 

sendiri untuk menunjukkan kelemahan akal ketika diterapkan pada metafisika (Gusti & Aprizal, 

2025). Ia membedakan: 

1) Pengetahuan Bermanfaat: Akal cocok untuk logika, ilmu alam, dan kedokteran. 

2) Pengetahuan Berbahaya: Metafisika, di mana akal hanya menghasilkan spekulasi atau 

dugaan, bukan kepastian. 

  Dalam konflik antara akal dan wahyu, wahyu harus menjadi penengah akhir karena berasal 

dari sumber yang sempurna, sedangkan akal manusia terbatas. 

d. Jalan Spiritual sebagai Epistemologi Tertinggi 

  Solusi pamungkas Al-Ghazali adalah Sufisme. Ia menempatkan pengetahuan intuitif (kashf) 

atau penyingkapan yang dianugerahkan Tuhan kepada hati yang disucikan sebagai sumber 

pengetahuan tertinggi (Soleh, 2013). Dalam pandangan ini, akal hanyalah alat awal, dan wahyu (yang 

dikonfirmasi melalui pengalaman mistik) adalah sumber transenden yang melampaui kemampuan 

nalar manusia (Soleh, 2013). Setelah kritiknya, filsafat di Timur mengalami kemunduran, dengan akal 

dibatasi dalam kerangka teologi Asy'ari, yang menekankan keutamaan wahyu (Gusti & Aprizal, 

2025). 

3. Implikasi Perbedaan Pemikiran Terhadap Peradaban 

  Perbedaan epistemologis yang mendasar antara Al-Ghazali (yang memprioritaskan wahyu 

dan intuisi di atas akal) dan Ibnu Rusyd (yang memperjuangkan kesetaraan dan keselarasan akal dan 

wahyu) menghasilkan konsekuensi historis yang luas. Perbedaan ini membentuk lintasan 

perkembangan filsafat dan teologi yang berbeda di Timur Islam, Barat Islam (Andalusia), dan 

peradaban Kristen di Eropa Barat. 



1534  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

4. Implikasi bagi Dunia Islam (Timur dan Barat) 

  Perdebatan filosofis yang melibatkan Ibnu Rusyd dan kritik "kontradiksi dari kontradiksi" 

miliknya terhadap Al-Ghazali, secara efektif membagi lanskap intelektual Islam. Hal ini menciptakan 

dualisme antara tradisi rasionalis-empiris yang berkembang di Andalusia dan pendekatan teologis-

mistik yang mendominasi di Timur. Dualisme ini kemudian memengaruhi perkembangan hukum, 

sains, dan budaya di kedua wilayah (Said, 2017). 

a. Penguatan Kalam dan Sufisme di Timur (Al-Ghazali) 

  Kritik Al-Ghazali terhadap filsafat Neoplatonik yang diwakili oleh Ibnu Sina dan Al-Farabi 

memberikan justifikasi teologis yang kuat bagi doktrin Sunni (Jumadi, 2025). Dampak utamanya 

meliputi: 

1) Penguatan Kalam Asy'ari: Al-Ghazali berhasil memberikan landasan filosofis yang canggih 

bagi Teologi Asy'ari. Dengan menunjukkan bahwa akal tidak memadai dalam metafisika, ia 

membatasi ruang lingkup filsafat spekulatif dan memperkuat doktrin-doktrin Sunni, seperti 

prinsip penciptaan dari ketiadaan (creatio ex nihilo) (Ulum, 2018). 

2) Dominasi Sufisme: Setelah masa Al-Ghazali, konsep Sufi tentang penyingkapan (kashf) atau 

intuisi diakui sebagai sumber kebenaran absolut yang lebih unggul dari nalar murni. Sufisme 

diintegrasikan ke dalam hukum Islam dan kurikulum pendidikan formal (madrasah), 

menggeser filsafat dari pusat perhatian (Sholeh, 2024). 

3) Kemunduran Filsafat Murni: Filsafat sebagai disiplin independen mengalami kemunduran di 

sebagian besar Timur Islam. Studi filsafat dipertahankan hanya jika diintegrasikan ke dalam 

bidang lain, seperti logika sebagai alat fiqh (yurisprudensi), atau metafisika diserap ke dalam 

teologi (Kalam) (Sholeh, 2024). 

b. Matinya Filsafat di Barat Islam (Ibnu Rusyd) 

 Meskipun Ibnu Rusyd berupaya keras untuk merehabilitasi filsafat dan mendirikan wacana yang 

harmonis antara akal dan wahyu, ironisnya ia gagal di tanah kelahirannya, Andalusia. 

1) Marjinalisasi dan Larangan: Di bawah Dinasti Almohad yang semakin konservatif pada akhir 

abad ke-12, lingkungan intelektual di Andalusia menjadi tertutup. Karya-karya filsafat, 

termasuk kritik Ibnu Rusyd terhadap Al-Ghazali, dilarang dan dibakar (Hania, 2021). 

2) Kekalahan Narasi Konsensus: Meskipun pandangan Ibnu Rusyd secara logis berupaya 

menciptakan konsensus, narasi Al-Ghazali yang berfokus pada perlindungan iman publik 

lebih unggul. Ibnu Rusyd wafat dalam pengasingan politik tanpa penerus yang mampu 

mempertahankan visinya, menyebabkan warisan filsafatnya luntur di dunia Islam Barat (Said, 

2017). 

c.  Implikasi bagi Peradaban Barat (Eropa) 

  Kegagalan Ibnu Rusyd di Andalusia secara ironis menjadi katalisator kebangkitan intelektual 

di Eropa. Pengaruhnya terhadap Eropa Barat pada Abad Pertengahan terwujud dalam fenomena 

Averroisme (Pradigta, 2021). 

1) Kebangkitan Averroisme Latin 

  Karya-karya Ibnu Rusyd, terutama komentar otoritatifnya tentang Aristoteles, diterjemahkan 

ke dalam bahasa Latin pada abad ke-12 dan ke-13. Ia diakui sebagai otoritas utama Aristoteles, 

melampaui Ibnu Sina, memicu perdebatan di universitas-universitas Eropa (Pradigta, 2021). 

  Doktrin Dua Kebenaran (Double Truth): Interpretasi Barat yang keliru terhadap ide Ibnu 

Rusyd tentang perlunya penafsiran (ta'wil) memunculkan doktrin kontroversial "kebenaran ganda." 

Doktrin ini secara pragmatis digunakan oleh para filsuf (seperti Siger dari Brabant) di Universitas 

Paris untuk membebaskan filsafat dari dominasi teologi, meski Ibnu Rusyd sendiri menolak adanya 

kontradiksi nyata (Kasno, 2021). 

 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 1529-1536   1535 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

2) Munculnya Teologi Skolastik 

  Rasionalisme yang dibawa oleh Averroisme memaksa para teolog Kristen untuk merumuskan 

respons. Dampak terbesarnya terlihat pada Thomas Aquinas (w. 1274): 

a) Sintesis Aquinas: Aquinas menyerap metodologi Aristotelian Ibnu Rusyd, tetapi menolak 

doktrin-doktrin yang dianggap sesat (seperti kesatuan intelek). Aquinas mencapai sintesisnya 

sendiri, yang mirip dengan upaya Ibnu Rusyd, dengan memberikan otonomi yang lebih besar 

kepada akal (ratio) dalam bidang filsafat alam, sementara wahyu tetap menjadi kebenaran 

tertinggi dalam hal-hal supranatural (BAB, n.d.). 

b) Rasionalitas sebagai Fondasi: Melalui Teologi Skolastik, akal budi Aristoteles yang 

dimodifikasi menjadi metode fundamental untuk memahami dan membela doktrin agama 

Kristen (Jeremiah, 2022). Hal ini membuka jalan bagi sekularisasi akal budi secara bertahap, 

yang pada akhirnya berkontribusi pada Rasionalisme Modern dan Pencerahan di Eropa. 

KESIMPULAN 

Perdebatan filosofis antara Al-Ghazali (Timur Islam, w. 1111 M) dan Ibnu Rusyd (Barat 

Islam/Andalusia, w. 1198 M) merupakan titik balik krusial dalam sejarah intelektual, berpusat pada 

hubungan antara akal (filsafat) dan wahyu (agama). Meskipun keduanya beroperasi di bawah konteks 

historis yang berbeda (Al-Ghazali di tengah krisis sektarian Sunni, Ibnu Rusyd di Andalusia yang 

rasional), perbedaan pandangan epistemologis mereka menghasilkan dua warisan yang kontras dan 

memiliki implikasi global. 

Al-Ghazali menggunakan kritiknya dalam Tahāfut al-Falāsifah untuk membatasi akal dari 

metafisika (terutama pada isu keabadian alam, pengetahuan Tuhan tentang hal khusus, dan 

kebangkitan jasmani), menjadikannya hanya bermanfaat dalam ilmu-ilmu eksakta. Sebaliknya, Ibnu 

Rusyd, melalui Tahāfut al-Tahāfut, berupaya merehabilitasi filsafat Aristoteles murni, menyatakan 

bahwa filsafat adalah kewajiban agama untuk memahami ciptaan Tuhan, dan konflik dengan wahyu 

literal harus diselesaikan melalui interpretasi (ta'wil). 

 

KETERBATASAN 

Penelitian ini berfokus pada dialog kritik dan counter-kritik melalui karya sentral Tahāfut al-

Falāsifah (Al-Ghazali) dan Tahāfut al-Tahāfut (Ibnu Rusyd). Keterbatasannya adalah risiko terjebak 

dalam narasi kritik/tanggapan (sekadar membandingkan apa yang mereka tuduhkan satu sama lain) 

daripada menggali seluruh spektrum filsafat kedua tokoh secara independen. Ibnu Rusyd dituduh 

hanya menyerang Neoplatonisme Ibnu Sina/Al-Farabi, bukan Aristoteles murni, sementara Al-

Ghazali sendiri menggunakan logika Aristoteles dalam kritiknya. 

Sebagai studi filsafat dan teologi klasik, penelitian sangat bergantung pada interpretasi teks-

teks primer yang ditulis dalam bahasa Arab Abad Pertengahan. Jika penelitian tidak dilakukan 

langsung dari teks asli (tetapi dari terjemahan sekunder), ada risiko hilangnya nuansa filosofis atau 

penyimpangan makna. Teks-teks tersebut mengandung terminologi teknis (seperti ta'wil, kashf, 

burhān) yang kompleks dan mungkin tidak sepenuhnya ditangkap oleh terjemahan. 

Penelitian ini secara jelas membagi implikasi ke dalam dualisme ketat: Timur Islam 

(teologis/mistik) dengan Barat Islam/Eropa (rasionalis). Keterbatasannya adalah mengabaikan 

kesinambungan dan sintesis yang terjadi di wilayah Islam lain (misalnya Persia pasca-Ghazali yang 

melahirkan tradisi filsafat ishraqiyyah (iluminasi) oleh Suhrawardi, atau sintesis di kalangan filsuf-

teolog seperti Fakhr al-Din al-Razi). Pembagian dualistik ini mungkin terlalu menyederhanakan 

kompleksitas tradisi intelektual Islam yang berkelanjutan. 

 

 

 



1536  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Abdullah, Amin. 2020. Antara Al-Ghazali Dan Kant: Filsafat Etika Islam. Yogyakarta: IRCiSoD. 

Agustina, Selvia. 2024. “JAWABAN IBNU RUSYD (1126 M-1198 M) TERHADAP 

PENGKAFIRAN FILOSOF OLEH AL-GHAZALI (1058 M-1111 M): Sebagai Kajian 

Analitis.” Skripsi, UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU. 

Aizid, Rizem. 2024. Kupas Tuntas Dasar-Dasar Filsafat: Sebuah Pengantar Komprehensif Untuk 

Pemula Dan Umum. Yogyakarta: IRCISOD. 

BAB, I. n.d. “PENGARUH IBN RUSYD TERHADAP KONSEP KETUHANAN THOMAS 

AQUINAS TESIS Diajukan Untuk Memenuhi Syarat Dalam Penyusunan Tesis.” Tesis. 

Dewi, Ratna Primada, Binti Qomariyah, dan M. Hafidz Azizi. 2025. “MEMAHAMI IBNU RUSYD 

SECARA KOMPREHENSIF: AKAL, AGAMA, DAN WARISAN FILSAFAT.” AT-

TAKLIM: Jurnal Pendidikan Multidisiplin 2, no. 6: 730–41. 

Fadlullah, Muhammad Endy, dan Fathi Hidayah. 2020. “Transformasi Pemikiran Al-Ghazali Dari 

Kecenderungan Rasional Ke Sufistik (Telaah Kritis Epistemologi Sejarah Pemikiran).” Ar-

Risalah Media Keislaman Pendidikan Dan Hukum Islam 18, no. 2: 379–97. 

Fauziah, Ruyatul. 2018. “Kebangkitan Manusia Di Akhirat Menurut Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd.” 

Aqlania 9, no. 2: 193–221. 

Fikri, M. Kamalul. 2022. Imam Al-Ghazali: Biografi Lengkap Sang Hujjatul Islam. Yogyakarta: 

Laksana. 

Hania, Irfan. 2021. “Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali Dan Ibn Rusyd Serta Relevansinya Di 

Abad 21.” Heutagogia: Journal of Islamic Education 1, no. 2: 121–30. 

Haryanto, Toat, dan Mohammad Holis. 2025. “AKAL DALAM PERSPEKTIF AL-GHAZALI DAN 

IBNU RUSYD: PENGUATAN PEMAHAMAN KEISLAMAN DAN PENEGUHAN 

RASIONALITAS DALAM KEHIDUPAN MODERN.” Waratsah: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Keislaman Dan Sosiolinguistik 11, no. 1: 25–36. 

Jamil, Muhammad, dan Oki Prayogi. 2024. “Pemikiran Ekonomi Islam: Warisan Intelektual Dari Al-

Ghazali, Nasiruddin Tusi, Hingga Ibnu Khaldun.” Jurnal Syiar-Syiar 4, no. 1: 8–28. 

Jeremiah, Wilson. 2022. “Mereformasi Akal Budi: Teologi Analitik, Skolastisisme Reformed, Dan 

Peran Dogmatik Kristen Di Sepanjang Masa.” Verbum Christi: Jurnal Teologi Reformed 

Injili 9, no. 2. 

Jumadi, Jumadi. 2025. “PERGULATAN AKAL DAN WAHYU: STUDI KASUS PEMIKIRAN AL-

GHAZALI DAN IBNU RUSYD.” Jurnal Zaka 2, no. 2. 

Kasno, Kasno. 2021. “Sinkretisme Filsafat Dan Agama Menurut Ibnu Rusyd.” Tesis, Alpha. 

Leaman, Oliver. 2013. Averroes and His Philosophy. London: Routledge. 

Pradigta, Iklil. 2021. Ibnu Rusyd: Biografi & Intisari Filsafatnya. Yogyakarta: Diva Press. 

Pramasto, Arafah. 2019. “Pengaruh Sosial-Politik Dan Intelektual Dalam Pembentukan Neo-Sufisme 

Imam Al-Ghazali.” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan Sosial 13, no. 2: 101–14. 

Rokib, Moh, Muhlas Amali, dan M Nuril Qulub. 2025. SEJARAH PENDIDIKAN ISLAM: Institusi-

Institusi Yang Dikelola Pemerintah Dan Masyarakat. Kediri: PENERBIT KBM 

INDONESIA. 

Said, Imam Ghazali. 2017. Kitab-Kitab Karya Ulama Pembaharu: Biografi, Pemikiran Dan Gerakan. 

Surabaya: Duta AKSARA MULIA. 

Sholeh, Moh Jufriyadi. 2024. “Counter Ibnu Rusyd Terhadap Kritik Imam Ghazali Tentang Filsafat.” 

Ma’arif: Jurnal Kajian Agama Dan Filsafat Islam 6, no. 2. 

Ulum, A R Shohibul. 2018. Ibnu Rusyd: Api Islam Dari Andalusia. Solo: Anak Hebat Indonesia. 

 


