
 
            Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 1238-1244 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

         Homepage Journal: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS   

 

 

1238 

 

Antar Pakatan dalam Tradisi Masyarakat Sambas: Analisis Hukum 

Ekonomi Syariah 

 

Antar Pakatan in Sambas Community Tradition: Sharia Economic Law Analysis 
 

Putri Wulandari1, Raditya Khair2, Praha Raditya Marva3, Izhar Mustakim4
 

1,2,3,4 Program Studi Hukum Ekonomi Syariah, Fakultas Syariah, Institut Agama Islam Negeri (IAIN) 

Pontianak, Jalan Letnan Jendral Soeprapto No. 19 – Pontianak – Kalimantan Barat 

 

*Corresponding Author: E-mail: putriwulandari122305@gmail.com  

Artikel Penelitian 
 

Article History: 

Received: 16 Dec, 2025 

Revised: 18 Jan, 2026 

Accepted: 26 Jan, 2026 

 

Kata Kunci: 

Antar Pakatan, Tradisi 

Tradisional, Tabarru’, 

Mu’amalah 

 

Keywords:  

Antar Pakatan, Traditional 

Customs, Tabarru’, Mu’amalah 

 
DOI: 10.56338/jks.v9i1.10227 

  

 ABSTRAK  
Tradisi Antar Pakatan dalam masyarakat Sambas merupakan bentuk 

perjanjian sosial berbasis kepercayaan yang berlangsung tanpa kontrak 

tertulis atau transaksi finansial formal. Meskipun demikian, praktik ini 

tetap memiliki fungsi ekonomi yang kuat dalam menjaga keseimbangan 

sosial dan mendukung keberlangsungan ekonomi lokal. Penelitian ini 

berangkat dari argumen bahwa antar pakatan merefleksikan prinsip-

prinsip dasar muamalah dalam Islam, seperti ta’awun (tolong-menolong) 

dan tabarru’ (kontribusi sukarela), serta dapat dipahami sebagai bentuk 

akad tabarru’ atau bahkan akad ghayr lazim yakni akad yang tidak 

mengikat secara hukum positif, namun memiliki kekuatan sosial dan moral 

dalam komunitas. Tujuan penelitian ini adalah untuk mengidentifikasi 

bentuk akad yang terkandung dalam praktik antar pakatan, serta 

menganalisis bagaimana prinsip muamalah Islam diterapkan dalam praktik 

ini. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan 

metode observasi dan wawancara mendalam terhadap masyarakat pelaku 

antar pakatan di Kabupaten Sambas. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

Antar Pakatan memiliki landasan syariah yang kuat sebagai akad sosial, 

sekaligus menghasilkan nilai ekonomi lokal yang signifikan, terutama 

dalam memperkuat solidaritas, menekan biaya transaksi, dan mendukung 

sistem ekonomi berbasis komunitas.  

 ABSTRACT  

The tradition of Antar Pakatan in Sambas society is a form of social agreement 

based on trust that takes place without written contracts or formal financial 

transactions. Nevertheless, this practice still has a strong economic function in 

maintaining social balance and supporting local economic sustainability. This 

study departs from the argument that antar pakatan reflects the basic principles 

of muamalah in Islam, such as ta'awun (mutual assistance) and tabarru' 

(voluntary contribution), and can be understood as a form of tabarru' contract 

or even a ghayr lazim contract, which is a contract that is not legally binding 

but has social and moral power within the community. The purpose of this study 

is to identify the forms of contracts contained in antar pakatan practices and to 

https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS


Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 1238-1244   1239 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

analyze how Islamic muamalah principles are applied in these practices. This 

study uses a qualitative-descriptive approach with observation and in-depth 

interviews with the antar pakatan community in Sambas Regency. The results of 

the study show that Antar Pakatan has a strong sharia foundation as a social 

contract, while also generating significant local economic value, particularly in 

strengthening solidarity, reducing transaction costs, and supporting a 

community-based economic system. 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan studi hukum ekonomi Islam di Indonesia telah mencakup berbagai aspek sosial, 

termasuk praktik budaya yang mungkin mengandung unsur muamalah. Salah satu tradisi yang masih 

dilestarikan di kalangan komunitas Melayu di Kabupaten Sambas, Kalimantan Barat, adalah antar 

pakatan. Tradisi ini merupakan bentuk kerja sama mutual di mana kerabat dan tetangga 

menyumbangkan uang atau barang kepada keluarga yang sedang merayakan pernikahan. Praktik ini 

tidak hanya mencerminkan nilai-nilai solidaritas dan kekeluargaan, tetapi juga mengandung unsur 

pertukaran dan hubungan sosial yang dapat dipahami sebagai bagian dari sistem ekonomi komunal. 

Dalam wawancara di Kecamatan Tebas, seorang tenaga pelajar dari SMKN 1 Tebas mengungkapkan 

bahwa antar pakatan memiliki dimensi tak tertulis berupa “timbal balik”, yang kemudian diulang dalam 

acara-acara berikutnya dalam bentuk pertukaran timbal balik.  

Fenomena ini menimbulkan pertanyaan akademis: Apakah praktik antar pakatan yang 

berkembang dalam struktur adat lokal dapat dianggap sebagai akad dalam hukum ekonomi Islam? Jika 

ya, jenis akad apa yang paling sesuai, dan bagaimana prinsip-prinsip muamalah Islam diterapkan dalam 

praktik ini? Pertanyaan ini penting karena dalam hukum Islam, setiap transaksi ekonomi harus 

mematuhi prinsip-prinsip dasar seperti keadilan (al-‘adl), kesepakatan mutual antara pihak-pihak (at-

taradhi), kepentingan umum (al-mashlahah), dan bebas dari unsur-unsur terlarang seperti gharar 

(ketidakpastian), riba (bunga), dan maysir (judi).  

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi kasus kualitatif untuk memahami praktik Antar 

Pakatan di Kabupaten Sambas, Kalimantan Barat. Lokasi penelitian dipilih secara purposif, mengingat 

hanya suku Melayu di Kabupaten Sambas yang melestarikan tradisi ini di Kalimantan Barat. Desain 

studi kasus memungkinkan peneliti untuk memperoleh pemahaman mendalam tentang praktik Antar 

Pakatan, bentuk kontrak fiqh yang mendasarinya, serta mengevaluasi kesesuaiannya dengan prinsip-

prinsip muamalah Islam seperti al-‘adl, at-taradhi, dan al-mashlahah. 

Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif dan wawancara mendalam semi-terstruktur. 

Metode ini sejalan dengan pendekatan kualitatif yang umum digunakan dalam penelitian tentang hukum 

adat dan ekonomi Islam di Indonesia Amruddin, dkk (Amruddind dkk, 2022). Pengamatan berfokus 

pada analisis akad fiqh yang mendasari praktik antar pakatan dalam komunitas Melayu Sambas dan 

mengevaluasi kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip muamalah Islam, seperti al-‘adl (keadilan), at-

taradhi (persetujuan), dan al-mashlahah (kepentingan umum). Hal ini sejalan dengan penelitian yang 

mengkaji integrasi antara hukum adat dan norma syariah Muzaki (Muzaki, 2024). Beberapa informan, 

termasuk pasangan pengantin, tetua desa, tenaga pelajar, mahasiswa, Masyarakat yang dibantu, dan 

yang berkontribusi dipilih melalui sampling purposif untuk memastikan perspektif yang beragam dalam 

implementasi praktik antar pakatan. Strategi ini umum digunakan dalam penelitian kualitatif berbasis 

komunitas (Hasan & Maryati, 2025). Wawancara semi-terstruktur bertujuan untuk mengeksplorasi 

pandangan, pengalaman, dan pengetahuan informan tentang praktik antar pakatan, termasuk 

pandangan mereka tentang aspek fiqh dan penerapan prinsip-prinsip muamalah Islam. Pendekatan ini 

memberikan fleksibilitas untuk mengeksplorasi isu-isu yang muncul selama percakapan, sesuai dengan 

rekomendasi dalam penelitian etnografi hukum dan sosial (Watoni, 2017). 



1240  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

Analisis data dilakukan menggunakan model interaktif yang dikembangkan oleh Miles dan 

Huberman, yang meliputi tiga tahap utama: pengkondensasian data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan atau verifikasi. Peneliti secara manual mengkode transkrip wawancara dan catatan 

observasi, lalu mengkategorikannya sesuai dengan fokus penelitian, yaitu bentuk-bentuk akad fiqh 

dalam praktik antar pakatan dan kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip al-‘adl, at-taradhi, dan al-

mashlahah. Ringkasan deskriptif dan kutipan langsung dari informan digunakan untuk menggambarkan 

temuan utama dan memperkaya interpretasi data. Untuk meningkatkan kredibilitas dan validitas 

internal, peneliti melakukan triangulasi sumber data dengan membandingkan informasi dari kategori 

informan yang berbeda dan melakukan verifikasi anggota dengan informan kunci. Peneliti juga terlibat 

dalam diskusi reflektif independen untuk meminimalkan bias potensial dalam interpretasi. Semua 

informan memberikan persetujuan setelah menerima penjelasan lengkap tentang tujuan dan prosedur 

penelitian. Pertimbangan etis dijaga, termasuk menjaga anonimitas dan kerahasiaan data peserta. 

Penelitian ini dilakukan sesuai dengan standar etika institusional untuk penelitian sosial kualitatif, 

sebagai komitmen terhadap integritas akademik dan perlindungan hak peserta (Miles & Huberman, 

1994). 

Dalam proses analisis, lensa biopolitik diterapkan dengan merujuk pada kerangka kerja 

Foucault. Pendekatan ini tidak hanya digunakan untuk merumuskan studi tetapi juga diintegrasikan 

selama proses pengkodean dan interpretasi data. Perspektif biopolitik membantu peneliti menganalisis 

bagaimana tradisi antar pakatan berfungsi sebagai mekanisme regulasi sosial dan ekonomi di tingkat 

komunitas. Tradisi-tradisi ini mengatur aliran sumber daya, membentuk pola timbal balik, dan 

mempengaruhi distribusi peran dan otoritas, terutama dalam konteks hubungan gender dan 

kepemimpinan tradisional. Oleh karena itu, analisis ini menunjukkan bahwa pernikahan tidak hanya 

memiliki nilai simbolis tetapi juga implikasi ekonomi yang dapat meningkatkan kesejahteraan individu 

dan keluarga (Ulandari & Helvira, 2023). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Tradisi Antar Pakatan pada Masyarakat Melayu Sambas 

Berdasarkan wawancara dengan narasumber dari berbagai kecamatan di Kabupaten Sambas, 

terungkap bahwa tradisi Antar Pakatan telah ada sejak lama. Beberapa narasumber menyatakan bahwa 

adat ini telah dipraktikkan sejak zaman Kerajaan Sambas dan diwariskan secara turun-temurun hingga 

saat ini. Sebagaimana diungkapkan oleh Bapak Firman, seorang tenaga pelajar di Kecamatan Tebas, 

“Tidak diketahui pasti, namun radisi ini telah ada sejak dulu, mungkin pada masa pemerintahan raja 

Sambas. Kami hanya meneruskannya, dan masih terus berkembang.” Meskipun tidak ada catatan 

tertulis mengenai asal-usulnya, masyarakat setempat mengakui bahwa tradisi ini berakar kuat sebagai 

bagian dari budaya dan identitas lokal. 

Dalam praktiknya, Antar Pakatan biasanya dilakukan pada acara pernikahan, tetapi beberapa 

narasumber menekankan bahwa tradisi ini juga berlaku pada acara adat besar lainnya, seperti khitanan, 

kampung tawar, aqiqah, dan perayaan besar desa lainnya. Upacara ini umumnya dilaksanakan sehari 

sebelum acara puncak, yang oleh masyarakat setempat disebut "hari kacik" atau "hari motong". 

Kegiatan ini dapat berlangsung pada pagi atau sore hari, tergantung adat istiadat dan kondisi lingkungan 

setempat. Menurut Ibu Hadilah, warga Desa Gelik, Kecamatan Selakau Timur, "Umumnya dilakukan 

pada pagi hari, karena pada sore hari, para nelayan biasanya sedang melaut, jika pagi agar bisa langsung 

mengolahnya. Di tempat lain, ada juga yang melakukannya pada sore hari, tergantung adat istiadat 

setempat." Di daerah dekat sungai, misalnya, Antar Pakatan lebih sering dilaksanakan pada pagi hari 

karena masyarakat bekerja pada sore hari. Namun, jika dilakukan pada sore hari, hal itu juga 

diperbolehkan, karena waktunya tidak tetap dan dapat disesuaikan dengan kondisi masyarakat. 

Jenis sumbangan yang dibawa bervariasi, meskipun bahan utamanya serupa ayam dan beras. 

Sebagian besar responden menyebutkan ayam hidup atau potong dan beras dalam jumlah tertentu, 

umumnya sekitar 1 - 1,5 kg, sebagai barang utama. Sebagaimana dijelaskan oleh I'am Pradanu, warga 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 1238-1244   1241 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

Desa Sempalai, Kecamatan Tebas, "Kalau mau Antar Pakatan, biasanya kami membawa ayam 

kampung dan beras. Kadang kami tambahkan gula atau minyak kalau ada uang lebih. Kalau di rumah 

cuma ada beras, ya terserah saja." Selain itu, ada pula warga yang menyumbang uang tunai, gula, 

minyak, kue kering, susu, telur, atau bahan makanan lainnya sesuai kemampuan. Barang-barang ini 

biasanya dibungkus rapi dan dibawa sendiri-sendiri atau berkelompok. Nurkadarsih, warga Desa 

Selakau Tua, Kecamatan Selakau Timur, mengatakan, "Sekarang banyak yang memberi uang saja; lebih 

praktis. Kalau bawa uang, biasanya dilakukan di hari besar, tapi dulu orang tua lebih suka membawa 

barang." Dalam beberapa kasus, sumbangan juga bisa berupa tenaga, terutama bagi mereka yang kurang 

mampu. 

Tujuan utama tradisi Antar Pakatan adalah untuk meringankan beban tuan rumah, terutama 

dalam menyediakan makanan bagi para tamu. Lebih lanjut, tradisi ini memiliki makna sosial yang 

mendalam yaitu mempererat ikatan kekeluargaan, menjaga persahabatan, memupuk solidaritas, dan 

memperkuat kerja sama di antara masyarakat. Niken, warga desa Selakau tua, Kabupaten Sambas 

sebagai salah satu anggota keluarga penerima bantuan, mengatakan, "Tanpa Antar Pakatan, biaya 

makan tamu akan sangat tinggi. Dengan adanya tradisi ini, kami merasa sangat terbantu." Beberapa 

sumber juga menekankan manfaat ekonominya, seperti merangsang kegiatan ekonomi lokal melalui 

pembelian bahan pokok lokal dan penyediaan layanan pendukung untuk perayaan. 

Masyarakat umumnya memandang Antar Pakatan sebagai tradisi positif yang patut 

dilestarikan. Hampir semua sumber menyatakan bahwa kegiatan ini meringankan beban keuangan tuan 

rumah, meringankan beban biaya pernikahan yang relatif tinggi, dan menyediakan sarana kumpul-

kumpul sosial antar warga. Namun, ada kesadaran yang semakin berkembang bahwa tradisi ini tidak 

boleh menjadi beban sosial yang memaksa atau menciptakan gengsi yang berlebihan. 

Diskusi Tradisi Antar Pakatan dalam Masyarakat Melayu Sambas 

Berdasarkan hasil penelitian, tradisi Antar Pakatan dalam masyarakat Melayu Sambas 

merupakan bentuk gotong royong yang telah mengakar kuat sejak masa Kerajaan Sambas dan 

diwariskan secara turun-temurun. Praktik ini tidak terbatas pada pernikahan, tetapi juga diterapkan pada 

berbagai perayaan besar seperti khitanan, aqiqah, dan perayaan adat lainnya. Sumbangan umumnya 

berupa ayam dan beras, tetapi dapat juga berupa bahan makanan lainnya. Jika seseorang hanya mampu 

memberi beras atau bahkan hanya menyumbang tenaga, hal ini tidak menjadi masalah, karena 

prinsipnya adalah memberi sesuai kemampuan. Mereka yang tidak menyumbang barang juga dapat 

memberikan uang tunai, tetapi pemberian uang ini biasanya dilakukan pada saat hari besar atau hari 

puncaknya, berbeda dengan pemberian barang yang dilakukan pada hari kecil atau masyarakat setempat 

menyebutnya "hari motong". Tujuan utama tradisi ini adalah untuk meringankan beban para 

penyelenggara perayaan dan mempererat tali silaturahmi. 

Dari perspektif sosial-budaya, temuan-temuan ini sejalan dengan konsep gotong royong dalam 

masyarakat Indonesia yang dipandang oleh Haslan& Sawaludin (2025), sebagai inti dari sistem sosial 

di pedesaan, yaitu kerja sama sukarela untuk kebaikan Bersama (Haslan & Sawaludin, 2025). Dalam 

konteks masyarakat Sambas, Antar Pakatan berfungsi sebagai sarana untuk memperkuat solidaritas 

(ukhuwah), memelihara identitas lokal, dan memelihara jaringan sosial. Hal ini sejalan dengan 

pandangan Madjid (2020). mengenai solidaritas mekanis dalam masyarakat tradisional, di mana nilai-

nilai dan norma-norma bersama merupakan kekuatan pengikat utama kohesi sosial (Madjid, 2020). 

Dari perspektif hukum ekonomi syariah, praktik Antar Pakatan memenuhi prinsip-prinsip 

muamalah yang dijelaskan oleh Maharani & Yusuf (2021), yaitu: 

1. Tauhid: Segala usaha harus bermuara kepada Allah SWT., sesuai dengan ayat Al-Qur'an yang 

menyatakan, "Sesungguhnya shalatku, ibadahku, hidup dan matiku hanyalah untuk Allah, Tuhan 

semesta alam" (Q.S. 6:163). 

2. Prinsip keadilan (al-'adl): Donasi diberikan sesuai kemampuan, tanpa menetapkan jumlah tertentu 

yang memberatkan. 



1242  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

3. Prinsip kerelaan (at-taradhi): Partisipasi bersifat sukarela dan tanpa paksaan, sebagaimana 

ditegaskan oleh para pembicara. 

4. Prinsip kemanfaatan (al-mashlahah): Manfaatnya dirasakan langsung oleh tuan rumah dan 

masyarakat melalui siklus ekonomi lokal. 

5. Bebas dari unsur haram: Tidak ada gharar (ketidakpastian), riba (aktivitas tambahan yang 

merugikan), atau maysir (perjudian atau spekulasi). 

6. Ta'awun (bantu-menolong): Saling tolong-menolong antar sesama manusia yang dilandasi prinsip 

tauhid, terutama dalam meningkatkan kebaikan dan ketakwaan. 

Jika dikaitkan dengan teori akad dalam fikih muamalah, praktik ini mirip dengan akad tabarru', 

yaitu akad yang bertujuan untuk saling membantu, bukan mencari keuntungan, sebagaimana dijelaskan 

oleh (Putra dkk, 2022). Begitu pula dalam penelitian yang dilakukan oleh Suharto & Sudiarto, 

dijelaskan bahwa dalam akad tabarru', pihak yang melakukan kebaikan tidak berhak menentukan 

imbalan apa pun kepada pihak lain. Imbalan yang diperoleh dari akad tabarru' berasal dari Allah SWT, 

bukan dari manusia (Suharto & Sri Sudiarti). Berdasarkan penelitian lapangan, karakteristik Antar 

Pakatan paling sesuai dengan definisi ini. Dalam praktiknya, sumbangan berupa ayam, beras, uang, 

atau materi lainnya diberikan secara sukarela, tanpa akad yang mengikat dengan imbalan yang setara. 

Meskipun resiprositas sosial sering terjadi ketika pemberi sumbangan mengadakan perayaan, hal itu 

tidak diwajibkan secara hukum atau merupakan syarat akad. 

Beberapa alasan yang mendukung klasifikasi Antar Pakatan sebagai akad tabarru' yaitu, 

Tujuan utamanya adalah bantuan, bukan keuntungan. Pihak pemberi manfaat tidak mencari keuntungan 

atau keuntungan finansial, melainkan berusaha meringankan beban penerima manfaat. Kemudian, tidak 

ada persyaratan untuk pembayaran yang sama, timbal balik terjadi secara sukarela di masa mendatang 

sebagai sarana untuk memelihara hubungan sosial, bukan sebagai kewajiban kontraktual. Selanjutnya 

praktik ini berlandaskan rasa sukarela dan tulus, sebagaimana dinyatakan oleh para informan, tidak ada 

paksaan atau kewajiban formal untuk berpartisipasi. Dalam sebuah penelitian yang dilakukan oleh 

Putra, disebutkan bahwa dalam konteks akad tabarru’terkait praktik hibah, hadiah, wakaf, zakat, infak, 

dan sedekah, belum terdapat konsensus di antara para ulama mazhab mengenai keharamannya. Oleh 

karena itu, yang dibutuhkan di Indonesia adalah meningkatkan kesadaran masyarakat terkait penerapan 

praktik-praktik ini (Putra dkk, 2022). 

Menariknya, meskipun tradisi ini sejalan dengan prinsip-prinsip Syariah, kebanyakan 

masyarakat setempat tidak familiar dengan akad yang mendasarinya. Pengetahuan mereka lebih bersifat 

praktis berdasarkan kebiasaan, daripada pendidikan formal fikih Islam. Situasi ini menunjukkan adanya 

kesenjangan antara praktik budaya dan literasi fikih masyarakat, sebagaimana diidentifikasi oleh 

Abidin, yang menemukan bahwa praktik muamalah tradisional seringkali dilakukan tanpa pemahaman 

terminologi akad yang tepat, namun tetap sah secara substantif (Abidin, 2020). 

Norma-norma sosial informal, seperti “rasa malu”, juga terbukti berperan dalam menjaga 

keberlangsungan Antar Pakatan. Meskipun tidak ada sanksi adat yang eksplisit, ketidaknyamanan 

karena tidak hadir tanpa kontribusi berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial yang efektif. Temuan 

ini sejalan dengan konsep sanksi sosial informal yang dikemukakan oleh Mokodenseho& 

Puspitaningrum (Mokodenseho & Puspitaningrum, 2022). di mana norma-norma sosial yang tidak 

tertulis secara konsisten mengatur perilaku masyarakat. 

Dengan demikian, Antar Pakatan dapat dipandang sebagai manifestasi kearifan lokal yang 

mengintegrasikan nilai-nilai budaya, fungsi ekonomi, dan prinsip-prinsip syariah. Tradisi ini tidak 

hanya menjadi instrumen untuk memperkuat jaringan sosial, tetapi juga mencerminkan penerapan 

kontekstual prinsip-prinsip muamalah Islam dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Melayu Sambas. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi Antar Pakatan dalam masyarakat Melayu Sambas 

merupakan bentuk gotong royong sejak jaman dahulu, diperkirakan sejak masa Kesultanan Sambas dan 



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 1238-1244   1243 

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

 

masih dipraktikkan secara sukarela tanpa paksaan. Praktik ini terutama bertujuan untuk meringankan 

beban penyelenggara perayaan, sekaligus mempererat hubungan sosial dan melestarikan identitas 

budaya. Dari perspektif fikih muamalah, Antar Pakatan paling tepat dikategorikan sebagai akad 

tabarru’ karena didasarkan pada niat saling membantu, tidak mensyaratkan imbalan yang sama, dan 

bebas dari unsur gharar, riba, dan maysir. Norma sosial “malu” berfungsi sebagai ikatan informal yang 

menjaga keberlangsungan tradisi ini tanpa sanksi adat yang ketat. 

Temuan ini menunjukkan bahwa kearifan lokal dapat selaras dengan prinsip-prinsip syariah 

meskipun tidak selalu disertai dengan pemahaman formal tentang akad tersebut. Oleh karena itu, 

penting untuk meningkatkan literasi fikih muamalah di kalangan masyarakat agar nilai-nilai yang 

terkandung dalam tradisi ini dapat dipahami dan dilestarikan secara lebih sadar. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Abidin, Zainal. Akad dalam Transaksi Muamalah Kontemporer. Pamekasan: Duta Media Publishing, 

2020. 

Amruddin, dkk. Metodologi Penelitian Kualitatif. Pradina Pustaka, 2022. 

Anwar, Shafiya Aurelia Rachmawati, dan Moch. Khoirul. “Budaya dan Tradisi Buwuh sebagai Hutang 

Piutang dalam Adat Pernikahan di Kota Surabaya.” Jurnal Ekonomika dan Bisnis Islam 4, no. 4 

(2021). 

Aufillah, Muhammad. “Tinjauan Hukum Islam terhadap Tradisi Buwuh pada Pelaksanaan Pernikahan 

di Desa Karanggondang Kecamatan Mlonggo Kabupaten Jepara.” Skripsi, UII Yogyakarta, 2021. 

Golan Hasan dan Maryati. “Penerapan Strategi Social Media Marketing untuk Memperluas Pasar pada 

UMKM Martabak Bangka Jaya.” Jurnal Pengabdian Masyarakat 2, no. 1 (2025). 

Harahap, Iqbal, dan Harahap. “Tradisi Ngesuki Masyarakat Kecamatan Secangkang dalam Analisis 

Kaidah Maqashid Alfadz.” Al-Sharf: Jurnal Ekonomi Islam 3, no. 4 (2023). 

Helvira, Ria Ulandari, dan Reni. “Nilai Ekonomi pada Pernikahan Masyarakat Melayu Pemangkat 

Kabupaten Sambas.” Economics and Business Management Journal (EBMJ) 2, no. 3 (2023). 

Miles, A. M., dan M. B. Huberman. Qualitative Data Analysis: An Expanded Sourcebook. New York: 

Sage, 1994. 

Muzaki, Farid. “Interpretasi Hukum Menyumbang dalam Resepsi Pernikahan pada Masyarakat 

Kabupaten Karawang.” Skripsi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024. 

Putra, Haris Maiza, Sofian Al-Hakim, Ending Solehudin, dan Nanang Naisabur. “Konsep Akad 

Tabarru’ dalam Bentuk Menjaminkan Diri dan Memberikan Sesuatu.” Jurnal Hukum Ekonomi 

Syariah 5, no. 1 (2022). 

Puspitaningrum, Sabil Mokodenseho, dan Tri Lestari. “Relasi Sosial-Ekonomi dan Kekuasaan antara 

Rentenir dan Pedagang Pasar Tradisional di Jawa Tengah.” Jurnal Ilmu Politik 13, no. 1 (2022). 

Rahmah, Clarisa Dinda. “Praktik Ndeleh Bahan Pokok Pra Resepsi Pernikahan Ditinjau dari Hukum 

Ekonomi Islam.” Skripsi, IAIN Kediri, 2023. 

Saleha Madjid, ST. “Modal Sosial dalam Perspektif Ekonomi Islam (Studi Survival Strategy Pedagang 

Kaki Lima di Pasar).” Disertasi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2020. 

Sawaludin, Muhammad Mabrur Haslan, dan Harahap. “Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Solidaritas 

antara Masyarakat Pendatang dengan Masyarakat Lokal dalam Memperkuat Integrasi Nasional.” 

Pendidikan-Penelitian-Pengabdian Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan 13, no. 1 

(2025). 

Suharto, Tentiyo, dan Sri Sudiarti. “Analisis Jenis-Jenis Kontrak dalam Fiqih Muamalah (Hukum 

Islam).” Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 1, no. 2 (2022). 

Watoni, Ahmad Muhsinul. “Kajian Etnografi dan Penjaminan Sosial pada Tradisi Mbecek di 

Masyarakat Ngrayun Kabupaten Ponorogo.” Tesis, IAIN Ponorogo, 2017. 

 



1244  

 

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu 

Yusuf, Dewi Maharani, dan Muhammad. “Implementasi Prinsip-Prinsip Muamalah dalam Transaksi 

Ekonomi: Alternatif dalam Mewujudkan Ekonomi Halal.” Journal of Sharia Economic Law 4, no. 

1 (2021). 

Yusuf, Helmi. “Fenomena Tradisi Menjatoh Hibah Berbalut Hutang.” Qonuni: Jurnal Hukum dan 

Pengkajian Islam 1, no. 1 (2021): 67–75. 


