Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 1238-1244

e 4

Jurnal
g8, Kolahoratif Sains S

Homepage Journal: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS

Antar Pakatan dalam Tradisi Masyarakat Sambas: Analisis Hukum
Ekonomi Syariah

Antar Pakatan in Sambas Community Tradition: Sharia Economic Law Analysis

Putri Wulandari!, Raditya Khair?, Praha Raditya Marva3, Izhar Mustakim*
1234 Program Studi Hukum Ekonomi Syariah, Fakultas Syariah, Institut Agama Islam Negeri (IAIN)
Pontianak, Jalan Letnan Jendral Soeprapto No. 19 — Pontianak — Kalimantan Barat

*Corresponding Author: E-mail: putriwulandari122305@gmail.com

Artikel Penelitian ABSTRAK
Tradisi Antar Pakatan dalam masyarakat Sambas merupakan bentuk
Article History: perjanjian sosial berbasis kepercayaan yang berlangsung tanpa kontrak
Received: 16 Dec, 2025 tertulis atau transaksi finansial formal. Meskipun demikian, praktik ini
Revised: 18 Jan, 2026 tetap memiliki fungsi ekonomi yang kuat dalam menjaga keseimbangan
Accepted: 26 Jan, 2026 sosial dan mendukung keberlangsungan ekonomi lokal. Penelitian ini
berangkat dari argumen bahwa antar pakatan merefleksikan prinsip-
Kata Kunci: prinsip dasar muamalah dalam Islam, seperti fa ’awun (tolong-menolong)
Antar Pakatan, Tradisi dan tabarru’ (kontribusi sukarela), serta dapat dipahami sebagai bentuk
Tradisional, Tabarru’, akad tabarru’ atau bahkan akad ghayr lazim yakni akad yang tidak
Mu’amalah mengikat secara hukum positif, namun memiliki kekuatan sosial dan moral
dalam komunitas. Tujuan penelitian ini adalah untuk mengidentifikasi
Keywords: bentuk akad yang terkandung dalam praktik anfar pakatan, serta
Antar Pakatan, Traditional menganalisis bagaimana prinsip muamalah Islam diterapkan dalam praktik
Customs, Tabarru’, Mu’amalah ini. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan
metode observasi dan wawancara mendalam terhadap masyarakat pelaku
DOI: 10.56338/jks.v9i1.10227 antar pakatan di Kabupaten Sambas. Hasil penelitian menunjukkan bahwa

Antar Pakatan memiliki landasan syariah yang kuat sebagai akad sosial,
sekaligus menghasilkan nilai ekonomi lokal yang signifikan, terutama
dalam memperkuat solidaritas, menekan biaya transaksi, dan mendukung
sistem ekonomi berbasis komunitas.

ABSTRACT

The tradition of Antar Pakatan in Sambas society is a form of social agreement
based on trust that takes place without written contracts or formal financial
transactions. Nevertheless, this practice still has a strong economic function in
maintaining social balance and supporting local economic sustainability. This
study departs from the argument that antar pakatan reflects the basic principles
of muamalah in Islam, such as ta'awun (mutual assistance) and tabarru'
(voluntary contribution), and can be understood as a form of tabarru' contract
or even a ghayr lazim contract, which is a contract that is not legally binding
but has social and moral power within the community. The purpose of this study
is to identify the forms of contracts contained in antar pakatan practices and to

1238


https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/JKS

Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 1238-1244 1239

analyze how Islamic muamalah principles are applied in these practices. This
study uses a qualitative-descriptive approach with observation and in-depth
interviews with the antar pakatan community in Sambas Regency. The results of
the study show that Antar Pakatan has a strong sharia foundation as a social
contract, while also generating significant local economic value, particularly in
strengthening solidarity, reducing transaction costs, and supporting a
community-based economic system.

PENDAHULUAN

Perkembangan studi hukum ekonomi Islam di Indonesia telah mencakup berbagai aspek sosial,
termasuk praktik budaya yang mungkin mengandung unsur muamalah. Salah satu tradisi yang masih
dilestarikan di kalangan komunitas Melayu di Kabupaten Sambas, Kalimantan Barat, adalah antar
pakatan. Tradisi ini merupakan bentuk kerja sama mutual di mana kerabat dan tetangga
menyumbangkan uang atau barang kepada keluarga yang sedang merayakan pernikahan. Praktik ini
tidak hanya mencerminkan nilai-nilai solidaritas dan kekeluargaan, tetapi juga mengandung unsur
pertukaran dan hubungan sosial yang dapat dipahami sebagai bagian dari sistem ekonomi komunal.
Dalam wawancara di Kecamatan Tebas, seorang tenaga pelajar dari SMKN 1 Tebas mengungkapkan
bahwa antar pakatan memiliki dimensi tak tertulis berupa “timbal balik”, yang kemudian diulang dalam
acara-acara berikutnya dalam bentuk pertukaran timbal balik.

Fenomena ini menimbulkan pertanyaan akademis: Apakah praktik antar pakatan yang
berkembang dalam struktur adat lokal dapat dianggap sebagai akad dalam hukum ekonomi Islam? Jika
ya, jenis akad apa yang paling sesuai, dan bagaimana prinsip-prinsip muamalah Islam diterapkan dalam
praktik ini? Pertanyaan ini penting karena dalam hukum Islam, setiap transaksi ekonomi harus
mematuhi prinsip-prinsip dasar seperti keadilan (al- ‘adl), kesepakatan mutual antara pihak-pihak (at-
taradhi), kepentingan umum (al-mashlahah), dan bebas dari unsur-unsur terlarang seperti gharar
(ketidakpastian), riba (bunga), dan maysir (judi).

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi kasus kualitatif untuk memahami praktik Antar
Pakatan di Kabupaten Sambas, Kalimantan Barat. Lokasi penelitian dipilih secara purposif, mengingat
hanya suku Melayu di Kabupaten Sambas yang melestarikan tradisi ini di Kalimantan Barat. Desain
studi kasus memungkinkan peneliti untuk memperoleh pemahaman mendalam tentang praktik Antar
Pakatan, bentuk kontrak figh yang mendasarinya, serta mengevaluasi kesesuaiannya dengan prinsip-
prinsip muamalah Islam seperti al- ‘adl, at-taradhi, dan al-mashlahah.

Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif dan wawancara mendalam semi-terstruktur.
Metode ini sejalan dengan pendekatan kualitatif yang umum digunakan dalam penelitian tentang hukum
adat dan ekonomi Islam di Indonesia Amruddin, dkk (Amruddind dkk, 2022). Pengamatan berfokus
pada analisis akad figh yang mendasari praktik antar pakatan dalam komunitas Melayu Sambas dan
mengevaluasi kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip muamalah Islam, seperti al-‘ad! (keadilan), at-
taradhi (persetujuan), dan al-mashlahah (kepentingan umum). Hal ini sejalan dengan penelitian yang
mengkaji integrasi antara hukum adat dan norma syariah Muzaki (Muzaki, 2024). Beberapa informan,
termasuk pasangan pengantin, tetua desa, tenaga pelajar, mahasiswa, Masyarakat yang dibantu, dan
yang berkontribusi dipilih melalui sampling purposif untuk memastikan perspektif yang beragam dalam
implementasi praktik antar pakatan. Strategi ini umum digunakan dalam penelitian kualitatif berbasis
komunitas (Hasan & Maryati, 2025). Wawancara semi-terstruktur bertujuan untuk mengeksplorasi
pandangan, pengalaman, dan pengetahuan informan tentang praktik antar pakatan, termasuk
pandangan mereka tentang aspek figh dan penerapan prinsip-prinsip muamalah Islam. Pendekatan ini
memberikan fleksibilitas untuk mengeksplorasi isu-isu yang muncul selama percakapan, sesuai dengan
rekomendasi dalam penelitian etnografi hukum dan sosial (Watoni, 2017).

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



1240

Analisis data dilakukan menggunakan model interaktif yang dikembangkan oleh Miles dan
Huberman, yang meliputi tiga tahap utama: pengkondensasian data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan atau verifikasi. Peneliti secara manual mengkode transkrip wawancara dan catatan
observasi, lalu mengkategorikannya sesuai dengan fokus penelitian, yaitu bentuk-bentuk akad figh
dalam praktik antar pakatan dan kesesuaiannya dengan prinsip-prinsip al-‘adl, at-taradhi, dan al-
mashlahah. Ringkasan deskriptif dan kutipan langsung dari informan digunakan untuk menggambarkan
temuan utama dan memperkaya interpretasi data. Untuk meningkatkan kredibilitas dan validitas
internal, peneliti melakukan triangulasi sumber data dengan membandingkan informasi dari kategori
informan yang berbeda dan melakukan verifikasi anggota dengan informan kunci. Peneliti juga terlibat
dalam diskusi reflektif independen untuk meminimalkan bias potensial dalam interpretasi. Semua
informan memberikan persetujuan setelah menerima penjelasan lengkap tentang tujuan dan prosedur
penelitian. Pertimbangan etis dijaga, termasuk menjaga anonimitas dan kerahasiaan data peserta.
Penelitian ini dilakukan sesuai dengan standar etika institusional untuk penelitian sosial kualitatif,
sebagai komitmen terhadap integritas akademik dan perlindungan hak peserta (Miles & Huberman,
1994).

Dalam proses analisis, lensa biopolitik diterapkan dengan merujuk pada kerangka kerja
Foucault. Pendekatan ini tidak hanya digunakan untuk merumuskan studi tetapi juga diintegrasikan
selama proses pengkodean dan interpretasi data. Perspektif biopolitik membantu peneliti menganalisis
bagaimana tradisi antar pakatan berfungsi sebagai mekanisme regulasi sosial dan ekonomi di tingkat
komunitas. Tradisi-tradisi ini mengatur aliran sumber daya, membentuk pola timbal balik, dan
mempengaruhi distribusi peran dan otoritas, terutama dalam konteks hubungan gender dan
kepemimpinan tradisional. Oleh karena itu, analisis ini menunjukkan bahwa pernikahan tidak hanya
memiliki nilai simbolis tetapi juga implikasi ekonomi yang dapat meningkatkan kesejahteraan individu
dan keluarga (Ulandari & Helvira, 2023).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Tradisi Antar Pakatan pada Masyarakat Melayu Sambas

Berdasarkan wawancara dengan narasumber dari berbagai kecamatan di Kabupaten Sambas,
terungkap bahwa tradisi Antar Pakatan telah ada sejak lama. Beberapa narasumber menyatakan bahwa
adat ini telah dipraktikkan sejak zaman Kerajaan Sambas dan diwariskan secara turun-temurun hingga
saat ini. Sebagaimana diungkapkan oleh Bapak Firman, seorang tenaga pelajar di Kecamatan Tebas,
“Tidak diketahui pasti, namun radisi ini telah ada sejak dulu, mungkin pada masa pemerintahan raja
Sambas. Kami hanya meneruskannya, dan masih terus berkembang.” Meskipun tidak ada catatan
tertulis mengenai asal-usulnya, masyarakat setempat mengakui bahwa tradisi ini berakar kuat sebagai
bagian dari budaya dan identitas lokal.

Dalam praktiknya, Antar Pakatan biasanya dilakukan pada acara pernikahan, tetapi beberapa
narasumber menekankan bahwa tradisi ini juga berlaku pada acara adat besar lainnya, seperti khitanan,
kampung tawar, aqiqah, dan perayaan besar desa lainnya. Upacara ini umumnya dilaksanakan sehari
sebelum acara puncak, yang oleh masyarakat setempat disebut "hari kacik" atau "hari motong".
Kegiatan ini dapat berlangsung pada pagi atau sore hari, tergantung adat istiadat dan kondisi lingkungan
setempat. Menurut Ibu Hadilah, warga Desa Gelik, Kecamatan Selakau Timur, "Umumnya dilakukan
pada pagi hari, karena pada sore hari, para nelayan biasanya sedang melaut, jika pagi agar bisa langsung
mengolahnya. Di tempat lain, ada juga yang melakukannya pada sore hari, tergantung adat istiadat
setempat." Di daerah dekat sungai, misalnya, Antar Pakatan lebih sering dilaksanakan pada pagi hari
karena masyarakat bekerja pada sore hari. Namun, jika dilakukan pada sore hari, hal itu juga
diperbolehkan, karena waktunya tidak tetap dan dapat disesuaikan dengan kondisi masyarakat.

Jenis sumbangan yang dibawa bervariasi, meskipun bahan utamanya serupa ayam dan beras.
Sebagian besar responden menyebutkan ayam hidup atau potong dan beras dalam jumlah tertentu,
umumnya sekitar 1 - 1,5 kg, sebagai barang utama. Sebagaimana dijelaskan oleh I'am Pradanu, warga

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 1238-1244 1241

Desa Sempalai, Kecamatan Tebas, "Kalau mau Antar Pakatan, biasanya kami membawa ayam

kampung dan beras. Kadang kami tambahkan gula atau minyak kalau ada uang lebih. Kalau di rumah

cuma ada beras, ya terserah saja." Selain itu, ada pula warga yang menyumbang uang tunai, gula,
minyak, kue kering, susu, telur, atau bahan makanan lainnya sesuai kemampuan. Barang-barang ini
biasanya dibungkus rapi dan dibawa sendiri-sendiri atau berkelompok. Nurkadarsih, warga Desa

Selakau Tua, Kecamatan Selakau Timur, mengatakan, "Sekarang banyak yang memberi uang saja; lebih

praktis. Kalau bawa uang, biasanya dilakukan di hari besar, tapi dulu orang tua lebih suka membawa

barang." Dalam beberapa kasus, sumbangan juga bisa berupa tenaga, terutama bagi mereka yang kurang
mampu.

Tujuan utama tradisi Antar Pakatan adalah untuk meringankan beban tuan rumah, terutama
dalam menyediakan makanan bagi para tamu. Lebih lanjut, tradisi ini memiliki makna sosial yang
mendalam yaitu mempererat ikatan kekeluargaan, menjaga persahabatan, memupuk solidaritas, dan
memperkuat kerja sama di antara masyarakat. Niken, warga desa Selakau tua, Kabupaten Sambas
sebagai salah satu anggota keluarga penerima bantuan, mengatakan, "Tanpa Antar Pakatan, biaya
makan tamu akan sangat tinggi. Dengan adanya tradisi ini, kami merasa sangat terbantu." Beberapa
sumber juga menekankan manfaat ekonominya, seperti merangsang kegiatan ekonomi lokal melalui
pembelian bahan pokok lokal dan penyediaan layanan pendukung untuk perayaan.

Masyarakat umumnya memandang Anfar Pakatan sebagai tradisi positif yang patut
dilestarikan. Hampir semua sumber menyatakan bahwa kegiatan ini meringankan beban keuangan tuan
rumah, meringankan beban biaya pernikahan yang relatif tinggi, dan menyediakan sarana kumpul-
kumpul sosial antar warga. Namun, ada kesadaran yang semakin berkembang bahwa tradisi ini tidak
boleh menjadi beban sosial yang memaksa atau menciptakan gengsi yang berlebihan.

Diskusi Tradisi Antar Pakatan dalam Masyarakat Melayu Sambas

Berdasarkan hasil penelitian, tradisi Antar Pakatan dalam masyarakat Melayu Sambas
merupakan bentuk gotong royong yang telah mengakar kuat sejak masa Kerajaan Sambas dan
diwariskan secara turun-temurun. Praktik ini tidak terbatas pada pernikahan, tetapi juga diterapkan pada
berbagai perayaan besar seperti khitanan, agiqah, dan perayaan adat lainnya. Sumbangan umumnya
berupa ayam dan beras, tetapi dapat juga berupa bahan makanan lainnya. Jika seseorang hanya mampu
memberi beras atau bahkan hanya menyumbang tenaga, hal ini tidak menjadi masalah, karena
prinsipnya adalah memberi sesuai kemampuan. Mereka yang tidak menyumbang barang juga dapat
memberikan uang tunai, tetapi pemberian uang ini biasanya dilakukan pada saat hari besar atau hari
puncaknya, berbeda dengan pemberian barang yang dilakukan pada hari kecil atau masyarakat setempat
menyebutnya "hari motong". Tujuan utama tradisi ini adalah untuk meringankan beban para
penyelenggara perayaan dan mempererat tali silaturahmi.

Dari perspektif sosial-budaya, temuan-temuan ini sejalan dengan konsep gotong royong dalam
masyarakat Indonesia yang dipandang oleh Haslan& Sawaludin (2025), sebagai inti dari sistem sosial
di pedesaan, yaitu kerja sama sukarela untuk kebaikan Bersama (Haslan & Sawaludin, 2025). Dalam
konteks masyarakat Sambas, Antar Pakatan berfungsi sebagai sarana untuk memperkuat solidaritas
(ukhuwah), memelihara identitas lokal, dan memelihara jaringan sosial. Hal ini sejalan dengan
pandangan Madjid (2020). mengenai solidaritas mekanis dalam masyarakat tradisional, di mana nilai-
nilai dan norma-norma bersama merupakan kekuatan pengikat utama kohesi sosial (Madjid, 2020).

Dari perspektif hukum ekonomi syariah, praktik Antar Pakatan memenuhi prinsip-prinsip
muamalah yang dijelaskan oleh Maharani & Yusuf (2021), yaitu:

1. Tauhid: Segala usaha harus bermuara kepada Allah SWT., sesuai dengan ayat Al-Qur'an yang
menyatakan, "Sesungguhnya shalatku, ibadahku, hidup dan matiku hanyalah untuk Allah, Tuhan
semesta alam" (Q.S. 6:163).

2. Prinsip keadilan (al-'adl): Donasi diberikan sesuai kemampuan, tanpa menetapkan jumlah tertentu
yang memberatkan.

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



1242

3. Prinsip kerelaan (at-taradhi): Partisipasi bersifat sukarela dan tanpa paksaan, sebagaimana
ditegaskan oleh para pembicara.

4. Prinsip kemanfaatan (al-mashlahah): Manfaatnya dirasakan langsung oleh tuan rumah dan
masyarakat melalui siklus ekonomi lokal.

5. Bebas dari unsur haram: Tidak ada gharar (ketidakpastian), riba (aktivitas tambahan yang
merugikan), atau maysir (perjudian atau spekulasi).

6. Ta'awun (bantu-menolong): Saling tolong-menolong antar sesama manusia yang dilandasi prinsip
tauhid, terutama dalam meningkatkan kebaikan dan ketakwaan.

Jika dikaitkan dengan teori akad dalam fikih muamalah, praktik ini mirip dengan akad tabarru’,
yaitu akad yang bertujuan untuk saling membantu, bukan mencari keuntungan, sebagaimana dijelaskan
oleh (Putra dkk, 2022). Begitu pula dalam penelitian yang dilakukan oleh Suharto & Sudiarto,
dijelaskan bahwa dalam akad tabarru’, pihak yang melakukan kebaikan tidak berhak menentukan
imbalan apa pun kepada pihak lain. Imbalan yang diperoleh dari akad fabarru’ berasal dari Allah SWT,
bukan dari manusia (Suharto & Sri Sudiarti). Berdasarkan penelitian lapangan, karakteristik Antar
Pakatan paling sesuai dengan definisi ini. Dalam praktiknya, sumbangan berupa ayam, beras, uang,
atau materi lainnya diberikan secara sukarela, tanpa akad yang mengikat dengan imbalan yang setara.
Meskipun resiprositas sosial sering terjadi ketika pemberi sumbangan mengadakan perayaan, hal itu
tidak diwajibkan secara hukum atau merupakan syarat akad.

Beberapa alasan yang mendukung klasifikasi Antar Pakatan sebagai akad tabarru' yaitu,
Tujuan utamanya adalah bantuan, bukan keuntungan. Pihak pemberi manfaat tidak mencari keuntungan
atau keuntungan finansial, melainkan berusaha meringankan beban penerima manfaat. Kemudian, tidak
ada persyaratan untuk pembayaran yang sama, timbal balik terjadi secara sukarela di masa mendatang
sebagai sarana untuk memelihara hubungan sosial, bukan sebagai kewajiban kontraktual. Selanjutnya
praktik ini berlandaskan rasa sukarela dan tulus, sebagaimana dinyatakan oleh para informan, tidak ada
paksaan atau kewajiban formal untuk berpartisipasi. Dalam sebuah penelitian yang dilakukan oleh
Putra, disebutkan bahwa dalam konteks akad fabarru 'terkait praktik hibah, hadiah, wakaf, zakat, infak,
dan sedekah, belum terdapat konsensus di antara para ulama mazhab mengenai keharamannya. Oleh
karena itu, yang dibutuhkan di Indonesia adalah meningkatkan kesadaran masyarakat terkait penerapan
praktik-praktik ini (Putra dkk, 2022).

Menariknya, meskipun tradisi ini sejalan dengan prinsip-prinsip Syariah, kebanyakan
masyarakat setempat tidak familiar dengan akad yang mendasarinya. Pengetahuan mereka lebih bersifat
praktis berdasarkan kebiasaan, daripada pendidikan formal fikih Islam. Situasi ini menunjukkan adanya
kesenjangan antara praktik budaya dan literasi fikih masyarakat, sebagaimana diidentifikasi oleh
Abidin, yang menemukan bahwa praktik muamalah tradisional seringkali dilakukan tanpa pemahaman
terminologi akad yang tepat, namun tetap sah secara substantif (Abidin, 2020).

Norma-norma sosial informal, seperti “rasa malu”, juga terbukti berperan dalam menjaga
keberlangsungan Antar Pakatan. Meskipun tidak ada sanksi adat yang eksplisit, ketidaknyamanan
karena tidak hadir tanpa kontribusi berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial yang efektif. Temuan
ini sejalan dengan konsep sanksi sosial informal yang dikemukakan oleh Mokodenseho&
Puspitaningrum (Mokodenseho & Puspitaningrum, 2022). di mana norma-norma sosial yang tidak
tertulis secara konsisten mengatur perilaku masyarakat.

Dengan demikian, Antar Pakatan dapat dipandang sebagai manifestasi kearifan lokal yang
mengintegrasikan nilai-nilai budaya, fungsi ekonomi, dan prinsip-prinsip syariah. Tradisi ini tidak
hanya menjadi instrumen untuk memperkuat jaringan sosial, tetapi juga mencerminkan penerapan
kontekstual prinsip-prinsip muamalah Islam dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Melayu Sambas.

KESIMPULAN
Penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi Antar Pakatan dalam masyarakat Melayu Sambas
merupakan bentuk gotong royong sejak jaman dahulu, diperkirakan sejak masa Kesultanan Sambas dan

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 9 No. 1, Januari 2026, 1238-1244 1243

masih dipraktikkan secara sukarela tanpa paksaan. Praktik ini terutama bertujuan untuk meringankan
beban penyelenggara perayaan, sekaligus mempererat hubungan sosial dan melestarikan identitas
budaya. Dari perspektif fikih muamalah, Antar Pakatan paling tepat dikategorikan sebagai akad
tabarru’ karena didasarkan pada niat saling membantu, tidak mensyaratkan imbalan yang sama, dan
bebas dari unsur gharar, riba, dan maysir. Norma sosial “malu” berfungsi sebagai ikatan informal yang
menjaga keberlangsungan tradisi ini tanpa sanksi adat yang ketat.

Temuan ini menunjukkan bahwa kearifan lokal dapat selaras dengan prinsip-prinsip syariah
meskipun tidak selalu disertai dengan pemahaman formal tentang akad tersebut. Oleh karena itu,
penting untuk meningkatkan literasi fikih muamalah di kalangan masyarakat agar nilai-nilai yang
terkandung dalam tradisi ini dapat dipahami dan dilestarikan secara lebih sadar.

DAFTAR RUJUKAN

Abidin, Zainal. Akad dalam Transaksi Muamalah Kontemporer. Pamekasan: Duta Media Publishing,
2020.

Amruddin, dkk. Metodologi Penelitian Kualitatif. Pradina Pustaka, 2022.

Anwar, Shafiya Aurelia Rachmawati, dan Moch. Khoirul. “Budaya dan Tradisi Buwuh sebagai Hutang
Piutang dalam Adat Pernikahan di Kota Surabaya.” Jurnal Ekonomika dan Bisnis Islam 4, no. 4
(2021).

Aufillah, Muhammad. “Tinjauan Hukum Islam terhadap Tradisi Buwuh pada Pelaksanaan Pernikahan
di Desa Karanggondang Kecamatan Mlonggo Kabupaten Jepara.” Skripsi, UIl Yogyakarta, 2021.

Golan Hasan dan Maryati. “Penerapan Strategi Social Media Marketing untuk Memperluas Pasar pada
UMKM Martabak Bangka Jaya.” Jurnal Pengabdian Masyarakat 2, no. 1 (2025).

Harahap, Igbal, dan Harahap. “Tradisi Ngesuki Masyarakat Kecamatan Secangkang dalam Analisis
Kaidah Maqashid Alfadz.” Al-Sharf: Jurnal Ekonomi Islam 3, no. 4 (2023).

Helvira, Ria Ulandari, dan Reni. “Nilai Ekonomi pada Pernikahan Masyarakat Melayu Pemangkat
Kabupaten Sambas.” Economics and Business Management Journal (EBMJ) 2, no. 3 (2023).

Miles, A. M., dan M. B. Huberman. Qualitative Data Analysis: An Expanded Sourcebook. New Y ork:
Sage, 1994.

Muzaki, Farid. “Interpretasi Hukum Menyumbang dalam Resepsi Pernikahan pada Masyarakat
Kabupaten Karawang.” Skripsi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024.

Putra, Haris Maiza, Sofian Al-Hakim, Ending Solehudin, dan Nanang Naisabur. “Konsep Akad
Tabarru’ dalam Bentuk Menjaminkan Diri dan Memberikan Sesuatu.” Jurnal Hukum Ekonomi
Syariah 5, no. 1 (2022).

Puspitaningrum, Sabil Mokodenseho, dan Tri Lestari. “Relasi Sosial-Ekonomi dan Kekuasaan antara
Rentenir dan Pedagang Pasar Tradisional di Jawa Tengah.” Jurnal llmu Politik 13, no. 1 (2022).

Rahmabh, Clarisa Dinda. “Praktik Ndeleh Bahan Pokok Pra Resepsi Pernikahan Ditinjau dari Hukum
Ekonomi Islam.” Skripsi, IAIN Kediri, 2023.

Saleha Madjid, ST. “Modal Sosial dalam Perspektif Ekonomi Islam (Studi Survival Strategy Pedagang
Kaki Lima di Pasar).” Disertasi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2020.

Sawaludin, Muhammad Mabrur Haslan, dan Harahap. “Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Solidaritas
antara Masyarakat Pendatang dengan Masyarakat Lokal dalam Memperkuat Integrasi Nasional.”
Pendidikan-Penelitian-Pengabdian Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan 13, no. 1
(2025).

Suharto, Tentiyo, dan Sri Sudiarti. “Analisis Jenis-Jenis Kontrak dalam Figqih Muamalah (Hukum
Islam).” Jurnal Ekonomi dan Bisnis Islam 1, no. 2 (2022).

Watoni, Ahmad Muhsinul. “Kajian Etnografi dan Penjaminan Sosial pada Tradisi Mbecek di
Masyarakat Ngrayun Kabupaten Ponorogo.” Tesis, IAIN Ponorogo, 2017.

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



1244

Yusuf, Dewi Maharani, dan Muhammad. “Implementasi Prinsip-Prinsip Muamalah dalam Transaksi
Ekonomi: Alternatif dalam Mewujudkan Ekonomi Halal.” Journal of Sharia Economic Law 4, no.
1 (2021).

Yusuf, Helmi. “Fenomena Tradisi Menjatoh Hibah Berbalut Hutang.” Qonuni: Jurnal Hukum dan
Pengkajian Islam 1, no. 1 (2021): 67-75.

Publisher: Universitas Muhammadiyah Palu



