
20  ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870 

IQRA, Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 20-25 

 

 

Iqra: Jurnal Ilmu Kependidikan dan Keislaman 
Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 20-25 

DOI: 10.56338/iqra.v21i1.9377 

Website: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/IQRA   

 

Metode Memperoleh Ilmu dalam Perspektif Pemikiran Imam Al-Ghazali  

Methods of Acquiring Knowledge in the Perspective of Imam Al-Ghazali’s  
 

Andi Abd. Muis1, Sudirmanto2, Nur Aliah3, Dewi T4 

1Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Muhammadiyah Pare-Pare  
2SMA Al-Iman Uluale 
3SDIT At-Tauhid Sidrap 
4SMP Muhammadiyah Boarding School MBS Rappang 

 

  Article Info  
 

  ABSTRAK  

Article history:  Ilmu menempati posisi fundamental dalam tradisi intelektual Islam, dan Imam Al-Ghazali 

merupakan salah satu tokoh yang memberikan kontribusi besar dalam merumuskan konsep 

epistemologi Islam yang holistik. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam 

metode memperoleh ilmu dalam perspektif pemikiran Imam Al-Ghazali dengan menelaah karya-

karya utamanya seperti Ihya’ Ulumuddin, Mi’yar al-‘Ilm, al-Mustashfa, dan al-Munqidz min al-

Dhalal. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library 

research) melalui analisis isi terhadap teks-teks klasik dan literatur pendukung. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa menurut Al-Ghazali, ilmu diperoleh melalui empat instrumen utama: indera 

(al-hawâss) sebagai alat untuk menangkap fakta empiris; akal ('aql) sebagai sarana untuk 

menganalisis, menguji, dan membangun argumentasi logis; serta intuisi atau kasyf yang hanya 

diperoleh melalui penyucian jiwa, mujahadah, dan pendekatan spiritual kepada Allah, dan keempat 

Wahyu (Al-wahyu). Keempat metode ini tidak berdiri sendiri, tetapi saling melengkapi dan 

membentuk kerangka epistemologi integratif yang memadukan aspek empiris, rasional, dan 

spiritual. Penelitian ini juga menemukan bahwa tujuan akhir pencarian ilmu menurut Al-Ghazali 

bukan hanya penguasaan pengetahuan, tetapi pembentukan akhlak, kedekatan dengan Allah, dan 

tercapainya kebijaksanaan (al-hikmah). Dengan demikian, konsep epistemologi Al-Ghazali sangat 

relevan untuk pengembangan pendidikan Islam modern, karena menawarkan paradigma perolehan 

ilmu yang komprehensif, etis, dan berorientasi pada penyempurnaan diri. 

 

ABSTRACT 

Knowledge occupies a fundamental position in the intellectual tradition of Islam, and Imam al-

Ghazali is one of the foremost scholars who contributed significantly to formulating a holistic 

concept of Islamic epistemology. This study aims to analyze in depth the methods of acquiring 

knowledge from the perspective of Imam al-Ghazali by examining his major works such as Ihya’ 

‘Ulum al-Din, Mi’yar al-‘Ilm, al-Mustashfa, and al-Munqidz min al-Dhalal. This research employs 

a qualitative approach using the library research method through content analysis of classical texts 

and supporting literature. The findings reveal that, according to al-Ghazali, knowledge is acquired 

through four main instruments: the senses (al-hawâss) as tools for capturing empirical facts; the 

intellect (‘aql) as a means of analyzing, testing, and constructing logical arguments; intuition or 

kashf, which is attained through purification of the soul, spiritual discipline (mujahadah), and 

closeness to God; and finally, divine revelation (al-wahyu). These four methods do not stand 

independently but complement one another, forming an integrative epistemological framework that 

harmonizes empirical, rational, and spiritual dimensions. The study further finds that the ultimate 

goal of seeking knowledge according to al-Ghazali is not merely the acquisition of information but 

the cultivation of moral character, closeness to Allah, and the attainment of wisdom (al-hikmah). 

Thus, al-Ghazali’s epistemological framework remains highly relevant to the development of 

modern Islamic education, as it offers a comprehensive, ethical, and spiritually oriented paradigm 

of knowledge acquisition. 

 

 

Received 27 Nov, 2025 

Revised 17 Dec, 2025 

Accepted 17 Jan, 2026 

Kata Kunci: 

Akal, Imam Al-Ghazali, 

Indera, Intuisi/Kasyf, 

Metode Perolehan Ilmu, 

Wahyu 

 

Intellect (‘Aql), Imam al-

Ghazali, Senses, 

Intuition/Kashf, Methods of 

Knowledge Acquisition, 

Revelation 

  This is an open access article under the CC BY-SA license. 
 

 

*Corresponding Author: 

Andi Abd. Muis  

Universitas Muhammadiyah Pare-Pare 

Email Corresponding Author: muisandiabd@gmail.com   

 

  

 

 

https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/IQRA
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:muisandiabd@gmail.com


IQRA ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870    21 
 

 

LATAR BELAKANG 

Kajian mengenai metode memperoleh ilmu menjadi semakin urgen di tengah meningkatnya 

krisis epistemologi modern yang ditandai oleh dominasi rasionalisme-empirisme, degradasi moral 

akademik, serta maraknya disinformasi pada era digital. Fenomena ini mengakibatkan proses 

pencarian ilmu tidak lagi berorientasi pada kebenaran dan kemurnian niat, melainkan pada 

kepentingan pragmatis, popularitas, dan utilitas sesaat. Dalam konteks tersebut, dunia pendidikan 

Islam menghadapi tantangan serius dalam membentuk karakter ilmiah yang berlandaskan integritas, 

kesucian hati, dan nilai spiritual Pembelajaran yang efektif adalah proses yang berlangsung secara 

bertahap, terencana, dan berkesinambungan. Contohnya dalam proses interaksi eduktif kedudukan 

metode mengajar penting karena pengertian metode tidaklah hanya sekedar selingan, akan tetapi 

sekaligus merupakan suatu keterampilan teknik di dalam proses penyampaian materi pengajaran, 

oleh sebab itu metode mengajar tidak terlepas dari kemampuan guru dalam gaya mengajar, 

menggunakan media dan pola interaksi di kelas.  Dalam pendidikan modern, tahapan pembelajaran 

umumnya meliputi pengamatan (observasi), pemahaman, pengolahan informasi, aplikasi, dan 

evaluasi. Prinsip bertahap ini sangat sesuai dengan konsep tadarruj dalam Islam, yaitu proses 

bertahap yang menjadi ciri dalam berbagai ketetapan Allah, baik dalam penciptaan alam maupun 

perkembangan manusia. Dengan demikian, pembelajaran tidak hanya dipahami sebagai transfer 

pengetahuan, melainkan sebagai proses perkembangan intelektual dan spiritual peserta didik secara 

berurutan. Oleh karena itu, penelitian mengenai metode memperoleh ilmu dari perspektif Imam Al-

Ghazali menjadi penting dan mendesak untuk dilakukan sebagai upaya rekonstruksi epistemologi 

Islam yang mampu menjawab krisis keilmuan kontemporer. 

Pemilihan pemikiran Imam Al-Ghazali sebagai objek penelitian dilandasi oleh posisinya 

sebagai tokoh sentral dalam tradisi intelektual Islam yang menggabungkan filsafat, teologi, fikih, dan 

tasawuf secara integratif. Berbeda dengan pemikir lain yang cenderung berpihak pada satu aliran 

epistemologi tertentuseperti Ibn Rushd yang menekankan rasionalisme atau al-Syafi’i yang 

menekankan otoritas teks Al-Ghazali menawarkan metodologi komprehensif yang menyeimbangkan 

akal, wahyu, dan intuisi spiritual (kasyf). Keunikan pendekatan ini menjadikan pemikiran Al-Ghazali 

lebih holistik dibandingkan tokoh lainnya, sehingga relevan untuk dianalisis sebagai rujukan 

epistemologi Islam yang mampu menjawab problem pendidikan modern. 

Variabel utama dalam penelitian ini mencakup: (1) metode memperoleh ilmu, (2) epistemologi 

Islam, dan (3) pemikiran Imam Al-Ghazali. Ketiga variabel tersebut saling berkaitan karena metode 

memperoleh ilmu merupakan bagian esensial dari struktur epistemologi Islam, sementara pemikiran 

Al-Ghazali menyediakan kerangka teoritik untuk memahami bagaimana ilmu didapat, divalidasi, dan 

diamalkan. Dengan demikian, penelitian ini menelaah keterhubungan antara metode keilmuan yang 

bersifat rasional-indrawi, spiritual, dan tekstual sebagaimana dipadukan oleh Al-Ghazali untuk 

membangun konsep pencarian ilmu yang komprehensif. 

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas epistemologi dan pemikiran Al-Ghazali, 

namun sebagian besar hanya menyoroti aspek tasawufnya atau memfokuskan pada konsep kasyf dan 

intuisi spiritual. Misalnya, studi oleh Mahdi (2010) menekankan aspek mistisisme Al-Ghazali, 

sementara Abidin (2016) membahas integrasi akal dan wahyu dalam epistemologinya. Penelitian 

terbaru seperti Rahman (2022) lebih menyoroti relevansi pemikiran Al-Ghazali terhadap pendidikan 

karakter, tetapi belum mengkaji secara sistematis metode memperoleh ilmu sebagai konsep 

epistemologis yang berdiri sendiri. Dengan demikian, masih terdapat kesenjangan ilmiah terkait 

analisis komprehensif mengenai metode memperoleh ilmu menurut Al-Ghazali dalam kerangka 

epistemologi Islam modern. 

Penelitian ini menawarkan kebaruan berupa analisis integratif yang tidak hanya membahas 

aspek spiritualitas atau rasionalitas secara terpisah, tetapi mengkaji metode memperoleh ilmu 

menurut Al-Ghazali sebagai model epistemologi yang holistik dan relevan untuk rekonstruksi 

pendidikan kontemporer. Manfaat penelitian ini adalah memberikan kontribusi teoretis bagi 

pengembangan epistemologi Islam serta memberikan implikasi praktis bagi pendidikan, khususnya 

dalam membentuk karakter ilmiah yang berlandaskan akhlak, kejujuran intelektual, dan kesucian 

hati. Tujuan penelitian ini adalah untuk menjelaskan secara mendalam metode memperoleh ilmu 

dalam perspektif Al-Ghazali, menganalisis keterkaitannya dengan epistemologi Islam, serta 

mengevaluasi relevansinya dalam menjawab problem keilmuan dan pendidikan modern. 

 

 



22  ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870 

IQRA, Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 20-25 

 

 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis library research karena objek 

kajian berupa pemikiran Imam Al-Ghazali yang bersifat tekstual dan filosofis. Sumber data primer 

terdiri dari karya-karya autentik Al-Ghazali seperti Ihya’ ‘Ulum al-Din, al-Munqidz min al-Dhalal, 

al-Mustashfa, Mi‘yar al-‘Ilm, dan al-Risalah al-Laduniyyah. Sumber sekunder meliputi buku 

akademik, artikel jurnal, penelitian terdahulu, serta literatur modern terkait epistemologi Islam. 

Pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, pembacaan kritis, dan ekstraksi konsep, dengan 

lokasi penelitian di kampus, sekolah, perpustakaan digital, serta berbagai repositori ilmiah selama 

November 2025. Populasi penelitian mencakup seluruh karya Al-Ghazali dan literatur pendukung, 

sedangkan sampel dipilih menggunakan purposive sampling dengan lima karya utama dan 10–15 

sumber pendukung. Analisis data menggunakan analisis isi dan pendekatan deskriptif-interpretatif 

melalui reduksi data, kategorisasi tema, dan penafsiran konsep. 

Variabel penelitian terdiri dari tiga komponen: (1) metode memperoleh ilmu, yaitu cara manusia 

mendapatkan pengetahuan melalui indera, akal, intuisi, dan wahyu; (2) epistemologi Islam sebagai 

struktur filsafat ilmu yang mengatur sumber, validitas, dan tujuan pengetahuan; dan (3) pemikiran 

Imam Al-Ghazali, yaitu konsep integratif yang memadukan akal, wahyu, dan penyucian hati sebagai 

jalan memperoleh kebenaran. Ketiga variabel tersebut saling terkait karena metode memperoleh ilmu 

merupakan inti epistemologi Islam, sedangkan pemikiran Al-Ghazali menjadi kerangka analitis 

untuk memahami integrasi aspek rasional, empiris, dan spiritual dalam pencarian ilmu. 

 

 

HASIL 

Biografi dan Perjalanan Hidup Imam Al-Ghazali  

 Imam Al-Ghazali, bernama lengkap Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin Ahmad al-Tusi 

al-Ghazali, lahir pada 450 H / 1058 M di desa Gazalah, wilayah Tus, Khurasan. Ayahnya seorang sufi 

yang saleh, dan sebelum wafat, ia menitipkan Al-Ghazali dan saudaranya, Ahmad, kepada seorang 

sahabat sekaligus guru sufi agar keduanya mendapatkan pendidikan agama. Berkat sistem pendidikan 

pada masa itu yang terbuka bagi rakyat biasa, Al-Ghazali kecil memperoleh kesempatan belajar secara 

gratis di lembaga-lembaga pendidikan setempat. 

 Sejak muda, Al-Ghazali menempuh perjalanan panjang dalam menuntut ilmu. Ia belajar dasar-

dasar agama di kampungnya, kemudian melanjutkan studi ke Jurjan dan Naisabur, berguru kepada 

ulama besar Imam al-Haramain al-Juwaini, dan menguasai ilmu kalam, logika, fiqh, mantiq, hingga 

filsafat. Kepandaiannya membuatnya dikenal luas hingga akhirnya ia diangkat menjadi guru besar di 

Universitas Nizhamiyah Baghdad pada usia 30 tahun, sebuah posisi tertinggi bagi ilmuwan pada masa 

itu. 

 Namun, di tengah popularitas dan kemewahan jabatan, Al-Ghazali mengalami krisis spiritual 

sehingga meninggalkan Baghdad pada 488 H. Ia menjalani kehidupan zuhud, khalwat, dan ibadah 

mendalam selama bertahun-tahun di Damaskus, Baitul Maqdis, Hijaz, Mesir, dan berbagai kota Islam 

lainnya. Dalam masa pengembaraan inilah ia menulis karya besarnya, Ihya’ ‘Ulum al-Din, sebuah 

ensiklopedia spiritual dan ilmiah yang mengintegrasikan fiqh, akhlak, tasawuf, dan pendidikan—

menjadikannya salah satu buku paling berpengaruh dalam dunia Islam. 

 Setelah lebih dari sepuluh tahun mengembara, Al-Ghazali kembali ke kampung halamannya di 

Tus, mengajar dan membimbing murid-murid di madrasah kecil dekat rumahnya. Ia wafat pada 14 

Jumadil Akhir 505 H / 18 Desember 1111 M dalam usia 55 tahun. Sepanjang hidupnya, ia 

meninggalkan lebih dari 300 karya dalam berbagai disiplin ilmu seperti fiqh, filsafat, kalam, tasawuf, 

pendidikan, dan politik. Pengaruhnya sangat besar, diakui tidak hanya oleh dunia Islam tetapi juga oleh 

para pemikir Barat, sehingga ia dijuluki Hujjatul Islam, “bukti kebenaran Islam,” dan menjadi salah 

satu tokoh terbesar dalam sejarah intelektual dunia. 

 Al-Ghazali dalam memandang filsafat dengan menggunakan logika atau secara rasional menurut 

analisisnya serta harus menelusuri maksud  dari akal dan posisi akal terlebih dahulu. Menurutnya “akal 

bagaikan penglihatan sehat, sedangkan Al-Qur’an bagaikan matahari yang menebarkan  sinarnya. Satu 

sama lainnya saling membutuhkan, kecuali orang-orang bodoh. Orang yang mengabaikan akal dan 

mencukupkan diri dengan Al-Qur’an  bagaikan orang yang melihat cahaya matahari dengan menutup 

kelopak mata. Tidak ada bedanya antara orang seperti ini dengan orang buta”. Dari  pernyataan tersebut 

dapat disimpulkan bahwa orang yang mempunyai  akal apabila tidak diimbangi atau tidak melibatkan 



IQRA ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870    23 
 

 

Tuhan didalamnya  maka tidak akan seimbang, maupun sebaliknya apabila orang yang kuat  agamanya 

atau selalu melibatkan Tuhan tapi tidak menggunakan akal maka akan pincang. 

 

  Metode Utama Menuntut Ilmu Menurut Imam Al-Ghazali 

 Ilmu menurut Al-Ghazali adalah jalan menuju hakikat. Dengan kata lain agar seseorang sampai 

kepada hakikat itu haruslah ia tahu atau berilmu  tentang hakikat itu. Adapaun metode menuntut ilmu 

menurut Al-Ghazali ada 4 yaitu; 

 

Ilmu Melalui Indera (Empiris) 

 Menurut Imam Al-Ghazali, ilmu melalui indra (al-ḥiss) diperoleh melalui pengamatan langsung 

terhadap realitas fisik menggunakan pancaindra. Indra menjadi tahap awal manusia mengenal dunia 

dan membentuk pengetahuan dasar sebelum diolah oleh akal. Al-Ghazali menjelaskan bahwa informasi 

indrawi bersifat benar sejauh dapat diamati secara langsung, namun tetap memiliki keterbatasan, sebab 

indra dapat tertipu oleh ilusi atau kesalahan persepsi. Karena itu, pengetahuan indrawi tidak boleh 

dijadikan ukuran kebenaran tertinggi dan harus dikoreksi oleh akal, serta divalidasi oleh wahyu sebagai 

sumber kebenaran absolut. Dengan demikian, proses Al-Ghazali memperoleh ilmu melalui indra 

mencakup: 1) pengamatan pancaindra terhadap fenomena fisik, 2) menjadikan hasil pengamatan 

sebagai pengetahuan awal, 3) memeriksanya dengan akal, dan 4) menjadikan wahyu sebagai standar 

tertinggi untuk memastikan kebenaran. 

 

Ilmu Melalui Akal 

Al-Ghazali menjelaskan bahwa ilmu dapat diperoleh melalui akal dengan melakukan proses 

penalaran (al-nazar), yaitu upaya berpikir secara teratur, kritis, dan logis untuk mencapai pengetahuan 

yang benar. Proses ini meliputi: 1) Mengumpulkan data awal yang diperoleh dari indra atau informasi 

sebelumnya; 2) Menganalisis dan membandingkan informasi tersebut; 3) Menarik kesimpulan logis 

(istidlal) melalui silogisme atau qiyas; dan 4) Memverifikasi hasil pemikiran agar sesuai dengan prinsip 

rasional dan syariat. 

Menurut Al-Ghazali, akal bekerja melalui tahapan berpikir yang runtut, mulai dari mengenali 

sesuatu, memahami maknanya, hingga membentuk pengetahuan yang pasti. Namun, kemampuan akal 

memiliki batas, sehingga tetap memerlukan bimbingan wahyu untuk mencapai kebenaran yang 

sempurna. 

 

Ilmu Melalui Wahyu 

Menurut Imam Al-Ghazali, wahyu adalah sumber ilmu tertinggi dan paling sempurna, karena 

wahyu berasal langsung dari Allah yang Maha Mengetahui dan bebas dari kesalahan. Ilmu wahyu 

tercermin dalam Al-Qur’an dan Sunnah, yang menjadi standar kebenaran absolut dalam Islam. Wahyu 

membimbing akal dan indra, serta berfungsi untuk menyempurnakan keterbatasan pengetahuan 

manusia. 

Al-Ghazali menegaskan bahwa akal memiliki kemampuan untuk memahami banyak hal, tetapi 

akal tidak dapat mencapai seluruh kebenaran tanpa bimbingan wahyu. Oleh sebab itu, kedudukan 

wahyu lebih tinggi daripada akal dan indra; akal hanya berfungsi untuk memahami, menafsirkan, dan 

menguatkan petunjuk wahyu. Wahyu juga menjadi dasar pengetahuan syar’i, hukum, dan aspek-aspek 

metafisik yang tidak mampu dijangkau akal maupun pengalaman inderawi. 

Dengan demikian, ilmu melalui wahyu diperoleh melalui: 

1) Menerima petunjuk Allah melalui Al-Qur’an dan Sunnah. 

2) Memahami kandungannya menggunakan akal yang lurus. 

3) Menjadikan wahyu sebagai parameter kebenaran tertinggi dalam seluruh bentuk pengetahuan. 

 

Ilmu Melaui Kasyf/ Intuisi 

Menurut Imam Al-Ghazali, intuisi atau kasyf (penyingkapan batin) adalah tingkat pengetahuan 

tertinggi setelah wahyu. Kasyf diperoleh melalui penyucian hati (tazkiyatun nafs), ibadah yang 

konsisten, mujahadah, dan riyadhah spiritual sehingga hati menjadi bening dan mampu menangkap 

cahaya kebenaran dari Allah. 

Pengetahuan melalui intuisi tidak datang dari indra atau akal, tetapi melalui iluminasi batin yang 

dianugerahkan Allah kepada hamba yang bersih jiwanya. Al-Ghazali menyebut ilmu ini sebagai ‘ilm 



24  ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870 

IQRA, Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 20-25 

 

 

al-mukasyafah, yaitu ilmu hakikat dan ma’rifat yang hanya dapat dipahami oleh orang-orang yang 

mencapai tingkat spiritual tertentu. 

Ilmu kasyf memungkinkan seseorang mengetahui hakikat-hakikat metafisik yang tidak dapat 

dijangkau oleh logika atau observasi, seperti kedekatan dengan Allah, rahasia ibadah, dan makna 

terdalam dari amal. Namun, Al-Ghazali menegaskan bahwa kasyf harus tetap berada dalam koridor 

syariat, sehingga tidak boleh bertentangan dengan Al-Qur’an dan Sunnah. Dengan demikian, metode 

intuisi/kasyf ditempuh dengan: 

1) Membersihkan hati dari penyakit batin. 

2) Meningkatkan ibadah, dzikir, dan muhasabah. 

3) Melakukan riyadhah spiritual hingga hati siap menerima cahaya ilahi. 

4) Menguatkan hasil kasyf dengan wahyu, agar tidak menyimpang. 

 DISKUSI 

 Hasil penelitian menunjukkan bahwa epistemologi Al-Ghazali dibangun dari empat instrumen 

utama: indra, akal, intuisi/kasyf, dan wahyu. Indra menjadi pintu awal manusia mengenal realitas fisik, 

namun tidak dapat dijadikan dasar kebenaran tertinggi karena mudah keliru. Temuan ini sejalan dengan 

Fatonah (2020) yang menegaskan bahwa Islam membedakan alam fisik dan alam metafisik, sehingga 

indra hanya menjangkau sebagian dari kebenaran. Perbedaan muncul dengan pandangan empirisme 

Barat yang menempatkan indra sebagai sumber utama ilmu; hal ini disebabkan karena Barat tidak 

mengenal dimensi metafisik sebagaimana epistemologi Islam. 

  Akal, menurut Al-Ghazali, berfungsi memverifikasi dan menafsirkan informasi dari indra. 

Temuan ini didukung oleh Husaini (2013) yang menyatakan bahwa akal mampu menangkap realitas 

metafisik melalui proses penalaran. Namun, berbeda dengan rasionalisme Barat yang menjadikan akal 

sebagai sumber absolut, penelitian ini menunjukkan bahwa akal tetap memiliki batas dan harus 

diarahkan oleh wahyu. Perbedaan ini terjadi karena epistemologi Islam memandang akal sebagai alat, 

bukan sumber kebenaran tertinggi.  

 Intuisi atau kasyf dipahami sebagai pengetahuan batin yang diperoleh melalui penyucian hati. 

Penelitian ini sejalan dengan temuan Dedik (2021) yang menjelaskan bahwa qalb mampu menangkap 

kebenaran spiritual melalui latihan ruhani. Namun, kajian filsafat Barat modern banyak yang menolak 

sumber pengetahuan ini karena dianggap subjektif. Ketidaksesuaian ini muncul karena paradigma Barat 

tidak memasukkan aspek spiritual sebagai bagian dari epistemologi. 

 Wahyu merupakan sumber ilmu tertinggi dalam sistem pengetahuan Al-Ghazali karena berasal 

dari Allah dan bebas dari kesalahan. Temuan ini memperkuat penelitian sebelumnya yang 

menunjukkan bahwa wahyu menjadi standar kebenaran dalam Islam. Keunikan penelitian ini terletak 

pada penyajiannya yang mengintegrasikan keempat instrumen pengetahuan secara menyeluruh, 

sedangkan penelitian terdahulu cenderung membahasnya secara parsial (misalnya hanya aspek akal, 

tasawuf, atau indra). Dengan demikian, penelitian ini memberikan kerangka epistemologi Al-Ghazali 

yang lebih utuh dan komprehensif. 

 

KESIMPULAN  

 Penelitian ini menegaskan bahwa epistemologi Imam Al-Ghazali dibangun secara holistik melalui 

empat instrumen utama: indra, akal, intuisi/kasyf, dan wahyu. Indra memberikan pengetahuan empiris 

sebagai landasan awal, akal berfungsi memverifikasi dan menafsirkan informasi, intuisi/kasyf menjadi 

sarana penyucian hati untuk menangkap kebenaran batin, sedangkan wahyu menjadi sumber 

pengetahuan tertinggi dan absolut. Keempat instrumen ini saling melengkapi dan tidak dapat berdiri 

sendiri. 

 Berbeda dengan epistemologi Barat yang cenderung memisahkan empirisme, rasionalisme, dan 

spiritualitas, Al-Ghazali memadukan semuanya dalam satu kerangka epistemologi yang seimbang. 

Temuan penelitian ini juga memperkuat dan melengkapi penelitian terdahulu, serta memberikan 

kontribusi baru dengan menyajikan keterkaitan setiap instrumen secara utuh. Dengan demikian, 

penelitian ini menegaskan bahwa menurut Al-Ghazali, ilmu yang benar adalah ilmu yang berakar pada 

empirisme, nalar, penyucian spiritual, dan bimbingan wahyu, sehingga membentuk sistem pengetahuan 

Islami yang menyeluruh dan seimbang. 

 

 



IQRA ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870    25 
 

 

IMPLIKASI 

 Secara teoritis, penelitian ini memperkuat pemahaman bahwa epistemologi Al-Ghazali bersifat 

holistik dengan mengintegrasikan indra, akal, intuisi/kasyf, dan wahyu sebagai satu kesatuan dalam 

memperoleh ilmu, sehingga memberikan dasar konseptual bagi pengembangan kajian epistemologi 

Islam modern. Secara praktis, hasil penelitian ini dapat diterapkan dalam dunia pendidikan melalui 

penguatan proses pembelajaran yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga spiritual, 

moral, dan karakter, sehingga peserta didik memperoleh ilmu secara utuh dan seimbang sesuai nilai-

nilai Islam. Pendekatan ini juga dapat dimanfaatkan oleh pendidik dan masyarakat luas untuk 

mengembangkan cara belajar yang lebih integratif dan berorientasi pada penyucian hati serta bimbingan 

wahyu. 

 

BATASAN 

 Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan, terutama karena menggunakan pendekatan library 

research sehingga seluruh temuan sangat bergantung pada ketersediaan dan kelengkapan sumber 

literatur primer maupun sekunder yang dapat diakses. Penelitian ini juga hanya berfokus pada empat 

metode memperoleh ilmu menurut Al-Ghazali tanpa membahas aspek epistemologis lainnya secara 

lebih luas. Selain itu, sifat analisis yang kualitatif-deskriptif membuat generalisasi temuan sangat 

dipengaruhi oleh interpretasi penulis, serta belum adanya perbandingan mendalam dengan tokoh 

epistemologi lain, sehingga ruang kajian komparatif masih terbatas. 

 

REKOMENDASI 

Penelitian ini merekomendasikan agar studi selanjutnya memperluas kajian epistemologi Al-

Ghazali melalui pendekatan komparatif dengan tokoh filsafat Islam maupun Barat, sehingga pemetaan 

posisi epistemologisnya menjadi lebih utuh. Peneliti berikutnya juga disarankan untuk mengkaji aspek-

aspek lain dari epistemologi Al-Ghazali yang belum disentuh, seperti klasifikasi ilmu, kedudukan ilmu 

syar’i dan duniawi, serta implikasi praktis epistemologinya dalam pendidikan kontemporer. Selain itu, 

penelitian dapat dikembangkan dengan analisis kontekstual terhadap relevansi metode ilmu Al-Ghazali 

dalam menghadapi tantangan modern seperti era digital, krisis moral, dan problem etika ilmu 

pengetahuan. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ghazali, A. H. (1997). Mi‘yar al-‘Ilm. Cairo: Dar al-Ma‘arif. 

Al-Ghazali, A. H. (2000). al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Ghazali, A. H. (2002). al-Risalah al-Laduniyyah. Beirut: Dar al-Fikr. 

Muis, Andi.Abd. (2013). Prinsip-Prinsip Belajar dan Pembelajaran. Jurnal Pendidikan dan Pemikiran 

Islam, 1(1), 29. 

Muis, Andi.Abd. (2015). Implementasi Metode Mengajar Bervariasi Dalam Meningkatkatkan Minat 

Belajar Peserta Didik Pendidikan Agama Islam Di Sekolah. Jurnal Kependidikan Jurusan 

Tarbiyah STAIN Watampone, (13), 14. 

Fatonah, S. (2020). Epistemologi Islam dan Perbandingannya dengan Filsafat Barat. Jurnal Filsafat 

Islam, 8(2), 121–135. 

Husaini, A. (2013). Filsafat Ilmu: Perspektif Barat dan Islam. Jakarta: Gema Insani. 

Nofialdi, & Syafril. (2021). Epistemologi Al-Ghazali: Integrasi Akal, Hati, dan Wahyu. Jurnal 

Pemikiran Islam, 15(1), 45–60. 

Nasution, H. (1995). Falsafat dan Mistisisme dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 

Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

Ar-Rasyidin. (2021). Dimensi Ruhani dalam Epistemologi Islam. Jurnal Ilmu dan Peradaban, 6(1), 77–

89. 

Kartanegara, M. (2006). Mengislamkan Nalar: Epistemologi dalam Islam. Bandung: Mizan. 

 
 


