20 a

ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870

Iqra: Jurnal llmu Kependidikan dan Keislaman

Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 20-25
DOI: 10.56338/iqra.v21i1.9377

Website: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/IQRA

Metode Memperoleh Ilmu dalam Perspektif Pemikiran Imam Al-Ghazali

Methods of Acquiring Knowledge in the Perspective of Imam Al-Ghazali’s

Andi Abd. Muis!, Sudirmanto?, Nur Aliah3, Dewi T*
'Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Muhammadiyah Pare-Pare

2SMA Al-Iman Uluale
3SDIT At-Tauhid Sidrap

4SMP Muhammadiyah Boarding School MBS Rappang

Article Info

Article history:

Received 27 Nov, 2025

Revised 17 Dec, 2025
Accepted 17 Jan, 2026

Kata Kunci:

Akal, Imam Al-Ghazali,
Indera, Intuisi/Kasyf,
Metode Perolehan Ilmu,
Wahyu

Intellect (‘Aql), Imam al-
Ghazali, Senses,
Intuition/Kashf, Methods of
Knowledge Acquisition,
Revelation

ABSTRAK

Ilmu menempati posisi fundamental dalam tradisi intelektual Islam, dan Imam Al-Ghazali
merupakan salah satu tokoh yang memberikan kontribusi besar dalam merumuskan konsep
epistemologi Islam yang holistik. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam
metode memperoleh ilmu dalam perspektif pemikiran Imam Al-Ghazali dengan menelaah karya-
karya utamanya seperti lhya’ Ulumuddin, Mi’yar al-‘Ilm, al-Mustashfa, dan al-Munqidz min al-
Dhalal. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library
research) melalui analisis isi terhadap teks-teks klasik dan literatur pendukung. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa menurut Al-Ghazali, ilmu diperoleh melalui empat instrumen utama: indera
(al-hawass) sebagai alat untuk menangkap fakta empiris; akal (‘aql) sebagai sarana untuk
menganalisis, menguji, dan membangun argumentasi logis; serta intuisi atau kasyf yang hanya
diperoleh melalui penyucian jiwa, mujahadah, dan pendekatan spiritual kepada Allah, dan keempat
Wahyu (Al-wahyu). Keempat metode ini tidak berdiri sendiri, tetapi saling melengkapi dan
membentuk kerangka epistemologi integratif yang memadukan aspek empiris, rasional, dan
spiritual. Penelitian ini juga menemukan bahwa tujuan akhir pencarian ilmu menurut Al-Ghazali
bukan hanya penguasaan pengetahuan, tetapi pembentukan akhlak, kedekatan dengan Allah, dan
tercapainya kebijaksanaan (al-hikmah). Dengan demikian, konsep epistemologi Al-Ghazali sangat
relevan untuk pengembangan pendidikan Islam modern, karena menawarkan paradigma perolehan
ilmu yang komprehensif, etis, dan berorientasi pada penyempurnaan diri.

ABSTRACT

Knowledge occupies a fundamental position in the intellectual tradition of Islam, and Imam al-
Ghazali is one of the foremost scholars who contributed significantly to formulating a holistic
concept of Islamic epistemology. This study aims to analyze in depth the methods of acquiring
knowledge from the perspective of Imam al-Ghazali by examining his major works such as Ihya’
‘Ulum al-Din, Mi’yar al-"Ilm, al-Mustashfa, and al-Mungqidz min al-Dhalal. This research employs
a qualitative approach using the library research method through content analysis of classical texts
and supporting literature. The findings reveal that, according to al-Ghazali, knowledge is acquired
through four main instruments: the senses (al-hawdss) as tools for capturing empirical facts; the
intellect (‘aql) as a means of analyzing, testing, and constructing logical arguments; intuition or
kashf, which is attained through purification of the soul, spiritual discipline (mujahadah), and
closeness to God; and finally, divine revelation (al-wahyu). These four methods do not stand
independently but complement one another, forming an integrative epistemological framework that
harmonizes empirical, rational, and spiritual dimensions. The study further finds that the ultimate
goal of seeking knowledge according to al-Ghazali is not merely the acquisition of information but
the cultivation of moral character, closeness to Allah, and the attainment of wisdom (al-hikmah).
Thus, al-Ghazali’s epistemological framework remains highly relevant to the development of
modern Islamic education, as it offers a comprehensive, ethical, and spiritually oriented paradigm
of knowledge acquisition.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

@ 00

*Corresponding Author:
Andi Abd. Muis
Universitas Muhammadiyah Pare-Pare

Email Corresponding Author: muisandiabd@gmail.com

IQRA, Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 20-25


https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/IQRA
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:muisandiabd@gmail.com

IQRA ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870 a 21

LATAR BELAKANG

Kajian mengenai metode memperoleh ilmu menjadi semakin urgen di tengah meningkatnya
krisis epistemologi modern yang ditandai oleh dominasi rasionalisme-empirisme, degradasi moral
akademik, serta maraknya disinformasi pada era digital. Fenomena ini mengakibatkan proses
pencarian ilmu tidak lagi berorientasi pada kebenaran dan kemurnian niat, melainkan pada
kepentingan pragmatis, popularitas, dan utilitas sesaat. Dalam konteks tersebut, dunia pendidikan
Islam menghadapi tantangan serius dalam membentuk karakter ilmiah yang berlandaskan integritas,
kesucian hati, dan nilai spiritual Pembelajaran yang efektif adalah proses yang berlangsung secara
bertahap, terencana, dan berkesinambungan. Contohnya dalam proses interaksi eduktif kedudukan
metode mengajar penting karena pengertian metode tidaklah hanya sekedar selingan, akan tetapi
sekaligus merupakan suatu keterampilan teknik di dalam proses penyampaian materi pengajaran,
oleh sebab itu metode mengajar tidak terlepas dari kemampuan guru dalam gaya mengajar,
menggunakan media dan pola interaksi di kelas. Dalam pendidikan modern, tahapan pembelajaran
umumnya meliputi pengamatan (observasi), pemahaman, pengolahan informasi, aplikasi, dan
evaluasi. Prinsip bertahap ini sangat sesuai dengan konsep tadarruj dalam Islam, yaitu proses
bertahap yang menjadi ciri dalam berbagai ketetapan Allah, baik dalam penciptaan alam maupun
perkembangan manusia. Dengan demikian, pembelajaran tidak hanya dipahami sebagai transfer
pengetahuan, melainkan sebagai proses perkembangan intelektual dan spiritual peserta didik secara
berurutan. Oleh karena itu, penelitian mengenai metode memperoleh ilmu dari perspektif Imam Al-
Ghazali menjadi penting dan mendesak untuk dilakukan sebagai upaya rekonstruksi epistemologi
Islam yang mampu menjawab krisis keilmuan kontemporer.

Pemilihan pemikiran Imam Al-Ghazali sebagai objek penelitian dilandasi oleh posisinya
sebagai tokoh sentral dalam tradisi intelektual Islam yang menggabungkan filsafat, teologi, fikih, dan
tasawuf secara integratif. Berbeda dengan pemikir lain yang cenderung berpihak pada satu aliran
epistemologi tertentuseperti Ibn Rushd yang menekankan rasionalisme atau al-Syafi’i yang
menekankan otoritas teks Al-Ghazali menawarkan metodologi komprehensif yang menyeimbangkan
akal, wahyu, dan intuisi spiritual (kasyf). Keunikan pendekatan ini menjadikan pemikiran Al-Ghazali
lebih holistik dibandingkan tokoh lainnya, sehingga relevan untuk dianalisis sebagai rujukan
epistemologi Islam yang mampu menjawab problem pendidikan modern.

Variabel utama dalam penelitian ini mencakup: (1) metode memperoleh ilmu, (2) epistemologi
Islam, dan (3) pemikiran Imam Al-Ghazali. Ketiga variabel tersebut saling berkaitan karena metode
memperoleh ilmu merupakan bagian esensial dari struktur epistemologi Islam, sementara pemikiran
Al-Ghazali menyediakan kerangka teoritik untuk memahami bagaimana ilmu didapat, divalidasi, dan
diamalkan. Dengan demikian, penelitian ini menelaah keterhubungan antara metode keilmuan yang
bersifat rasional-indrawi, spiritual, dan tekstual sebagaimana dipadukan oleh Al-Ghazali untuk
membangun konsep pencarian ilmu yang komprehensif.

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas epistemologi dan pemikiran Al-Ghazali,
namun sebagian besar hanya menyoroti aspek tasawufnya atau memfokuskan pada konsep kasyf dan
intuisi spiritual. Misalnya, studi oleh Mahdi (2010) menekankan aspek mistisisme Al-Ghazali,
sementara Abidin (2016) membahas integrasi akal dan wahyu dalam epistemologinya. Penelitian
terbaru seperti Rahman (2022) lebih menyoroti relevansi pemikiran Al-Ghazali terhadap pendidikan
karakter, tetapi belum mengkaji secara sistematis metode memperoleh ilmu sebagai konsep
epistemologis yang berdiri sendiri. Dengan demikian, masih terdapat kesenjangan ilmiah terkait
analisis komprehensif mengenai metode memperoleh ilmu menurut Al-Ghazali dalam kerangka
epistemologi Islam modern.

Penelitian ini menawarkan kebaruan berupa analisis integratif yang tidak hanya membahas
aspek spiritualitas atau rasionalitas secara terpisah, tetapi mengkaji metode memperoleh ilmu
menurut Al-Ghazali sebagai model epistemologi yang holistik dan relevan untuk rekonstruksi
pendidikan kontemporer. Manfaat penelitian ini adalah memberikan kontribusi teoretis bagi
pengembangan epistemologi Islam serta memberikan implikasi praktis bagi pendidikan, khususnya
dalam membentuk karakter ilmiah yang berlandaskan akhlak, kejujuran intelektual, dan kesucian
hati. Tujuan penelitian ini adalah untuk menjelaskan secara mendalam metode memperoleh ilmu
dalam perspektif Al-Ghazali, menganalisis keterkaitannya dengan epistemologi Islam, serta
mengevaluasi relevansinya dalam menjawab problem keilmuan dan pendidikan modern.




22 a ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis library research karena objek
kajian berupa pemikiran Imam Al-Ghazali yang bersifat tekstual dan filosofis. Sumber data primer
terdiri dari karya-karya autentik Al-Ghazali seperti Ihya’ ‘Ulum al-Din, al-Munqidz min al-Dhalal,
al-Mustashfa, Mi‘yar al-‘Ilm, dan al-Risalah al-Laduniyyah. Sumber sekunder meliputi buku
akademik, artikel jurnal, penelitian terdahulu, serta literatur modern terkait epistemologi Islam.
Pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, pembacaan kritis, dan ekstraksi konsep, dengan
lokasi penelitian di kampus, sekolah, perpustakaan digital, serta berbagai repositori ilmiah selama
November 2025. Populasi penelitian mencakup seluruh karya Al-Ghazali dan literatur pendukung,
sedangkan sampel dipilih menggunakan purposive sampling dengan lima karya utama dan 10-15
sumber pendukung. Analisis data menggunakan analisis isi dan pendekatan deskriptif-interpretatif
melalui reduksi data, kategorisasi tema, dan penafsiran konsep.

Variabel penelitian terdiri dari tiga komponen: (1) metode memperoleh ilmu, yaitu cara manusia
mendapatkan pengetahuan melalui indera, akal, intuisi, dan wahyu; (2) epistemologi Islam sebagai
struktur filsafat ilmu yang mengatur sumber, validitas, dan tujuan pengetahuan; dan (3) pemikiran
Imam Al-Ghazali, yaitu konsep integratif yang memadukan akal, wahyu, dan penyucian hati sebagai
jalan memperoleh kebenaran. Ketiga variabel tersebut saling terkait karena metode memperoleh ilmu
merupakan inti epistemologi Islam, sedangkan pemikiran Al-Ghazali menjadi kerangka analitis
untuk memahami integrasi aspek rasional, empiris, dan spiritual dalam pencarian ilmu.

HASIL
Biografi dan Perjalanan Hidup Imam Al-Ghazali

Imam Al-Ghazali, bernama lengkap Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin Ahmad al-Tusi
al-Ghazali, lahir pada 450 H/ 1058 M di desa Gazalah, wilayah Tus, Khurasan. Ayahnya seorang sufi
yang saleh, dan sebelum wafat, ia menitipkan Al-Ghazali dan saudaranya, Ahmad, kepada seorang
sahabat sekaligus guru sufi agar keduanya mendapatkan pendidikan agama. Berkat sistem pendidikan
pada masa itu yang terbuka bagi rakyat biasa, Al-Ghazali kecil memperoleh kesempatan belajar secara
gratis di lembaga-lembaga pendidikan setempat.

Sejak muda, Al-Ghazali menempuh perjalanan panjang dalam menuntut ilmu. Ia belajar dasar-
dasar agama di kampungnya, kemudian melanjutkan studi ke Jurjan dan Naisabur, berguru kepada
ulama besar Imam al-Haramain al-Juwaini, dan menguasai ilmu kalam, logika, figh, mantiq, hingga
filsafat. Kepandaiannya membuatnya dikenal luas hingga akhirnya ia diangkat menjadi guru besar di
Universitas Nizhamiyah Baghdad pada usia 30 tahun, sebuah posisi tertinggi bagi ilmuwan pada masa
1tu.

Namun, di tengah popularitas dan kemewahan jabatan, Al-Ghazali mengalami krisis spiritual
sehingga meninggalkan Baghdad pada 488 H. Ia menjalani kehidupan zuhud, khalwat, dan ibadah
mendalam selama bertahun-tahun di Damaskus, Baitul Maqdis, Hijaz, Mesir, dan berbagai kota Islam
lainnya. Dalam masa pengembaraan inilah ia menulis karya besarnya, lhya’ ‘Ulum al-Din, sebuah
ensiklopedia spiritual dan ilmiah yang mengintegrasikan figh, akhlak, tasawuf, dan pendidikan—
menjadikannya salah satu buku paling berpengaruh dalam dunia Islam.

Setelah lebih dari sepuluh tahun mengembara, Al-Ghazali kembali ke kampung halamannya di
Tus, mengajar dan membimbing murid-murid di madrasah kecil dekat rumahnya. la wafat pada 14
Jumadil Akhir 505 H / 18 Desember 1111 M dalam usia 55 tahun. Sepanjang hidupnya, ia
meninggalkan lebih dari 300 karya dalam berbagai disiplin ilmu seperti figh, filsafat, kalam, tasawuf,
pendidikan, dan politik. Pengaruhnya sangat besar, diakui tidak hanya oleh dunia Islam tetapi juga oleh
para pemikir Barat, sehingga ia dijuluki Hujjatul Islam, “bukti kebenaran Islam,” dan menjadi salah
satu tokoh terbesar dalam sejarah intelektual dunia.

Al-Ghazali dalam memandang filsafat dengan menggunakan logika atau secara rasional menurut
analisisnya serta harus menelusuri maksud dari akal dan posisi akal terlebih dahulu. Menurutnya “akal
bagaikan penglihatan sehat, sedangkan Al-Qur’an bagaikan matahari yang menebarkan sinarnya. Satu
sama lainnya saling membutuhkan, kecuali orang-orang bodoh. Orang yang mengabaikan akal dan
mencukupkan diri dengan Al-Qur’an bagaikan orang yang melihat cahaya matahari dengan menutup
kelopak mata. Tidak ada bedanya antara orang seperti ini dengan orang buta”. Dari pernyataan tersebut
dapat disimpulkan bahwa orang yang mempunyai akal apabila tidak diimbangi atau tidak melibatkan

IQRA, Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 20-25




IQRA ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870 a 23
Tuhan didalamnya maka tidak akan seimbang, maupun sebaliknya apabila orang yang kuat agamanya
atau selalu melibatkan Tuhan tapi tidak menggunakan akal maka akan pincang.

Metode Utama Menuntut lmu Menurut Imam Al-Ghazali

Ilmu menurut Al-Ghazali adalah jalan menuju hakikat. Dengan kata lain agar seseorang sampai
kepada hakikat itu haruslah ia tahu atau berilmu tentang hakikat itu. Adapaun metode menuntut ilmu
menurut Al-Ghazali ada 4 yaitu;

Ilmu Melalui Indera (Empiris)

Menurut Imam Al-Ghazali, ilmu melalui indra (al-hiss) diperoleh melalui pengamatan langsung
terhadap realitas fisik menggunakan pancaindra. Indra menjadi tahap awal manusia mengenal dunia
dan membentuk pengetahuan dasar sebelum diolah oleh akal. Al-Ghazali menjelaskan bahwa informasi
indrawi bersifat benar sejauh dapat diamati secara langsung, namun tetap memiliki keterbatasan, sebab
indra dapat tertipu oleh ilusi atau kesalahan persepsi. Karena itu, pengetahuan indrawi tidak boleh
dijadikan ukuran kebenaran tertinggi dan harus dikoreksi oleh akal, serta divalidasi oleh wahyu sebagai
sumber kebenaran absolut. Dengan demikian, proses Al-Ghazali memperoleh ilmu melalui indra
mencakup: 1) pengamatan pancaindra terhadap fenomena fisik, 2) menjadikan hasil pengamatan
sebagai pengetahuan awal, 3) memeriksanya dengan akal, dan 4) menjadikan wahyu sebagai standar
tertinggi untuk memastikan kebenaran.

Ilmu Melalui Akal

Al-Ghazali menjelaskan bahwa ilmu dapat diperoleh melalui akal dengan melakukan proses
penalaran (al-nazar), yaitu upaya berpikir secara teratur, kritis, dan logis untuk mencapai pengetahuan
yang benar. Proses ini meliputi: 1) Mengumpulkan data awal yang diperoleh dari indra atau informasi
sebelumnya; 2) Menganalisis dan membandingkan informasi tersebut; 3) Menarik kesimpulan logis
(istidlal) melalui silogisme atau qiyas; dan 4) Memverifikasi hasil pemikiran agar sesuai dengan prinsip
rasional dan syariat.

Menurut Al-Ghazali, akal bekerja melalui tahapan berpikir yang runtut, mulai dari mengenali
sesuatu, memahami maknanya, hingga membentuk pengetahuan yang pasti. Namun, kemampuan akal
memiliki batas, sehingga tetap memerlukan bimbingan wahyu untuk mencapai kebenaran yang
sempurna.

Ilmu Melalui Wahyu

Menurut Imam Al-Ghazali, wahyu adalah sumber ilmu tertinggi dan paling sempurna, karena
wahyu berasal langsung dari Allah yang Maha Mengetahui dan bebas dari kesalahan. Ilmu wahyu
tercermin dalam Al-Qur’an dan Sunnah, yang menjadi standar kebenaran absolut dalam Islam. Wahyu
membimbing akal dan indra, serta berfungsi untuk menyempurnakan keterbatasan pengetahuan
manusia.

Al-Ghazali menegaskan bahwa akal memiliki kemampuan untuk memahami banyak hal, tetapi
akal tidak dapat mencapai seluruh kebenaran tanpa bimbingan wahyu. Oleh sebab itu, kedudukan
wahyu lebih tinggi daripada akal dan indra; akal hanya berfungsi untuk memahami, menafsirkan, dan
menguatkan petunjuk wahyu. Wahyu juga menjadi dasar pengetahuan syar’i, hukum, dan aspek-aspek
metafisik yang tidak mampu dijangkau akal maupun pengalaman inderawi.

Dengan demikian, ilmu melalui wahyu diperoleh melalui:

1) Menerima petunjuk Allah melalui Al-Qur’an dan Sunnah.

2) Memahami kandungannya menggunakan akal yang lurus.

3) Menjadikan wahyu sebagai parameter kebenaran tertinggi dalam seluruh bentuk pengetahuan.

Ilmu Melaui Kasyf/ Intuisi

Menurut Imam Al-Ghazali, intuisi atau kasyf (penyingkapan batin) adalah tingkat pengetahuan
tertinggi setelah wahyu. Kasyf diperoleh melalui penyucian hati (tazkiyatun nafs), ibadah yang
konsisten, mujahadah, dan riyadhah spiritual sehingga hati menjadi bening dan mampu menangkap
cahaya kebenaran dari Allah.

Pengetahuan melalui intuisi tidak datang dari indra atau akal, tetapi melalui iluminasi batin yang
dianugerahkan Allah kepada hamba yang bersih jiwanya. Al-Ghazali menyebut ilmu ini sebagai ‘ilm




24 d ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870
al-mukasyafah, yaitu ilmu hakikat dan ma’rifat yang hanya dapat dipahami oleh orang-orang yang
mencapai tingkat spiritual tertentu.

Ilmu kasyf memungkinkan seseorang mengetahui hakikat-hakikat metafisik yang tidak dapat
dijangkau oleh logika atau observasi, seperti kedekatan dengan Allah, rahasia ibadah, dan makna
terdalam dari amal. Namun, Al-Ghazali menegaskan bahwa kasyf harus tetap berada dalam koridor
syariat, sehingga tidak boleh bertentangan dengan Al-Qur’an dan Sunnah. Dengan demikian, metode
intuisi/kasyf ditempuh dengan:

1) Membersihkan hati dari penyakit batin.

2) Meningkatkan ibadah, dzikir, dan muhasabah.

3) Melakukan riyadhah spiritual hingga hati siap menerima cahaya ilahi.
4) Menguatkan hasil kasyf dengan wahyu, agar tidak menyimpang.

DISKUSI

Hasil penelitian menunjukkan bahwa epistemologi Al-Ghazali dibangun dari empat instrumen
utama: indra, akal, intuisi/kasyf, dan wahyu. Indra menjadi pintu awal manusia mengenal realitas fisik,
namun tidak dapat dijadikan dasar kebenaran tertinggi karena mudah keliru. Temuan ini sejalan dengan
Fatonah (2020) yang menegaskan bahwa Islam membedakan alam fisik dan alam metafisik, sehingga
indra hanya menjangkau sebagian dari kebenaran. Perbedaan muncul dengan pandangan empirisme
Barat yang menempatkan indra sebagai sumber utama ilmu; hal ini disebabkan karena Barat tidak
mengenal dimensi metafisik sebagaimana epistemologi Islam.

Akal, menurut Al-Ghazali, berfungsi memverifikasi dan menafsirkan informasi dari indra.
Temuan ini didukung oleh Husaini (2013) yang menyatakan bahwa akal mampu menangkap realitas
metafisik melalui proses penalaran. Namun, berbeda dengan rasionalisme Barat yang menjadikan akal
sebagai sumber absolut, penelitian ini menunjukkan bahwa akal tetap memiliki batas dan harus
diarahkan oleh wahyu. Perbedaan ini terjadi karena epistemologi Islam memandang akal sebagai alat,
bukan sumber kebenaran tertinggi.

Intuisi atau kasyf dipahami sebagai pengetahuan batin yang diperoleh melalui penyucian hati.
Penelitian ini sejalan dengan temuan Dedik (2021) yang menjelaskan bahwa galb mampu menangkap
kebenaran spiritual melalui latihan ruhani. Namun, kajian filsafat Barat modern banyak yang menolak
sumber pengetahuan ini karena dianggap subjektif. Ketidaksesuaian ini muncul karena paradigma Barat
tidak memasukkan aspek spiritual sebagai bagian dari epistemologi.

Wahyu merupakan sumber ilmu tertinggi dalam sistem pengetahuan Al-Ghazali karena berasal
dari Allah dan bebas dari kesalahan. Temuan ini memperkuat penelitian sebelumnya yang
menunjukkan bahwa wahyu menjadi standar kebenaran dalam Islam. Keunikan penelitian ini terletak
pada penyajiannya yang mengintegrasikan keempat instrumen pengetahuan secara menyeluruh,
sedangkan penelitian terdahulu cenderung membahasnya secara parsial (misalnya hanya aspek akal,
tasawuf, atau indra). Dengan demikian, penelitian ini memberikan kerangka epistemologi Al-Ghazali
yang lebih utuh dan komprehensif.

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa epistemologi Imam Al-Ghazali dibangun secara holistik melalui
empat instrumen utama: indra, akal, intuisi/kasyf, dan wahyu. Indra memberikan pengetahuan empiris
sebagai landasan awal, akal berfungsi memverifikasi dan menafsirkan informasi, intuisi/kasyf menjadi
sarana penyucian hati untuk menangkap kebenaran batin, sedangkan wahyu menjadi sumber
pengetahuan tertinggi dan absolut. Keempat instrumen ini saling melengkapi dan tidak dapat berdiri
sendiri.

Berbeda dengan epistemologi Barat yang cenderung memisahkan empirisme, rasionalisme, dan
spiritualitas, Al-Ghazali memadukan semuanya dalam satu kerangka epistemologi yang seimbang.
Temuan penelitian ini juga memperkuat dan melengkapi penelitian terdahulu, serta memberikan
kontribusi baru dengan menyajikan keterkaitan setiap instrumen secara utuh. Dengan demikian,
penelitian ini menegaskan bahwa menurut Al-Ghazali, ilmu yang benar adalah ilmu yang berakar pada
empirisme, nalar, penyucian spiritual, dan bimbingan wahyu, sehingga membentuk sistem pengetahuan
Islami yang menyeluruh dan seimbang.

IQRA, Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 20-25



IQRA ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870 a 25
IMPLIKASI

Secara teoritis, penelitian ini memperkuat pemahaman bahwa epistemologi Al-Ghazali bersifat
holistik dengan mengintegrasikan indra, akal, intuisi/kasyf, dan wahyu sebagai satu kesatuan dalam
memperoleh ilmu, sehingga memberikan dasar konseptual bagi pengembangan kajian epistemologi
Islam modern. Secara praktis, hasil penelitian ini dapat diterapkan dalam dunia pendidikan melalui
penguatan proses pembelajaran yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga spiritual,
moral, dan karakter, sehingga peserta didik memperoleh ilmu secara utuh dan seimbang sesuai nilai-
nilai Islam. Pendekatan ini juga dapat dimanfaatkan oleh pendidik dan masyarakat luas untuk
mengembangkan cara belajar yang lebih integratif dan berorientasi pada penyucian hati serta bimbingan
wahyu.

BATASAN

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan, terutama karena menggunakan pendekatan library
research sehingga seluruh temuan sangat bergantung pada ketersediaan dan kelengkapan sumber
literatur primer maupun sekunder yang dapat diakses. Penelitian ini juga hanya berfokus pada empat
metode memperoleh ilmu menurut Al-Ghazali tanpa membahas aspek epistemologis lainnya secara
lebih luas. Selain itu, sifat analisis yang kualitatif-deskriptif membuat generalisasi temuan sangat
dipengaruhi oleh interpretasi penulis, serta belum adanya perbandingan mendalam dengan tokoh
epistemologi lain, sehingga ruang kajian komparatif masih terbatas.

REKOMENDASI

Penelitian ini merekomendasikan agar studi selanjutnya memperluas kajian epistemologi Al-
Ghazali melalui pendekatan komparatif dengan tokoh filsafat Islam maupun Barat, sehingga pemetaan
posisi epistemologisnya menjadi lebih utuh. Peneliti berikutnya juga disarankan untuk mengkaji aspek-
aspek lain dari epistemologi Al-Ghazali yang belum disentuh, seperti klasifikasi ilmu, kedudukan ilmu
syar’i dan duniawi, serta implikasi praktis epistemologinya dalam pendidikan kontemporer. Selain itu,
penelitian dapat dikembangkan dengan analisis kontekstual terhadap relevansi metode ilmu Al-Ghazali
dalam menghadapi tantangan modern seperti era digital, krisis moral, dan problem etika ilmu
pengetahuan.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Ghazali, A. H. (1997). Mi‘yar al-‘Ilm. Cairo: Dar al-Ma‘arif.

Al-Ghazali, A. H. (2000). al-Mustashfa fi ‘[lm al-Ushul. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

Al-Ghazali, A. H. (2002). al-Risalah al-Laduniyyah. Beirut: Dar al-Fikr.

Muis, Andi.Abd. (2013). Prinsip-Prinsip Belajar dan Pembelajaran. Jurnal Pendidikan dan Pemikiran
Islam, 1(1), 29.

Muis, Andi.Abd. (2015). Implementasi Metode Mengajar Bervariasi Dalam Meningkatkatkan Minat
Belajar Peserta Didik Pendidikan Agama Islam Di Sekolah. Jurnal Kependidikan Jurusan
Tarbiyah STAIN Watampone, (13), 14.

Fatonah, S. (2020). Epistemologi Islam dan Perbandingannya dengan Filsafat Barat. Jurnal Filsafat
Islam, 8(2), 121-135.

Husaini, A. (2013). Filsafat [lmu: Perspektif Barat dan Islam. Jakarta: Gema Insani.

Nofialdi, & Syafril. (2021). Epistemologi Al-Ghazali: Integrasi Akal, Hati, dan Wahyu. Jurnal
Pemikiran Islam, 15(1), 45-60.

Nasution, H. (1995). Falsafat dan Mistisisme dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang.

Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Ar-Rasyidin. (2021). Dimensi Ruhani dalam Epistemologi Islam. Jurnal [lmu dan Peradaban, 6(1), 77—
&9.

Kartanegara, M. (2006). Mengislamkan Nalar: Epistemologi dalam Islam. Bandung: Mizan.




